
Принципы разума, информация и проблема понимания 

 

35

I. СТАТЬИ 
 
 
 
 
 
 
 
 

Л.В. СКВОРЦОВ 
 

ПРИНЦИПЫ РАЗУМА, ИНФОРМАЦИЯ  
И ПРОБЛЕМА ПОНИМАНИЯ 

 
1. Универсалии равенства и свободы  

как принципы Разума и информационный рационализм 
 
Современный цивилизованный мир обретает специфику, свя-

занную с рождением и формированием информационного общест-
ва. В информационном обществе информация приобретает всеох-
ватывающий характер. Информация становится основной опорой 
принятия решений в сфере бизнеса, сфере политики и сфере повсе-
дневной жизни. Вместе с тем информация – это и среда, в которой 
живет человек, и те технические средства, которые служат источ-
ником информации, – телевидение, радио, пресса и наряду с ними 
компьютеры, мобильные телефоны, делающие доступными миро-
вые ресурсы информации и новые средства образования и развле-
чения, такие как компьютерные игры. Нарастание объемов доступ-
ной человеку информации, как представляется, совпадает с 
прогрессом знания, а вместе с тем и неуклонным совершенствова-
нием всех аспектов общественной жизни, распространением ра-
циональности, а значит, и цивилизованности. Информационное 
общество в таком понимании можно считать реальным торжеством 
рациональности, сужающей сферу действия, а в конечном итоге 
элиминирующей негативные, безнравственные и преступные про-
явления. Поскольку этого не происходит, то теория должна вер-
нуться к анализу исходных предпосылок Разума. Исходные пред-
посылки Разума были сформулированы Просвещением как 



I. СТАТЬИ 

 

36

универсальные принципы равенства и свободы, практическая реа-
лизация которых, согласно теории, должна привести к реализации 
конечных целей истории. И это представление казалось чуждым 
утопизма.  

На самом деле, прогресс образования, поголовная грамот-
ность и поголовное участие граждан в управлении государством, а 
также обучение и дисциплинирование миллионов трудящихся 
крупным, сложным обобществленным аппаратом почты, железных 
дорог, крупных фабрик, крупной торговли, банковского дела и т.д. 
становятся той неодолимой силой, которая делает всякое уклоне-
ние от разумного общественного порядка неимоверно трудным, 
редчайшим исключением. Но не противостоит ли этому разумному 
общественному порядку индивидуальная свобода, абсолютизация 
своего «я», о чем предупреждал Ф.М. Достоевский? Как казалось, 
однако, равенство всех перед разумным общественным порядком – 
это то непреложное требование, перед которым не может устоять 
свобода отдельного индивида. Коль скоро это понято, то универса-
лии Разума, провозглашенные эпохой Просвещения – свобода и 
равенство, – должны обрести внутреннюю иерархию. Фактическое 
равенство должно быть признано в качестве приоритетного уни-
версального принципа, перед которым всегда должна отступать 
свобода. Этот логический вывод и был сделан В.И. Лениным в его 
работе «Государство и революция» в канун эпохи практического 
строительства социализма. 

В.И. Ленин полагал, что организация производства и общест-
венной жизни в эпоху обобществления труда делает свободу субъ-
ективного, личного самоопределения отдельного индивида нега-
тивным феноменом, наносящим ущерб общему порядку. Именно в 
этом контексте В.И. Ленин утверждал, что «пока есть государство, 
нет свободы»1. При этом имелось в виду любое государство – будь 
то буржуазная демократия или диктатура пролетариата. 

Это представление лежало в основе ленинского понимания 
«механизма» перехода от капитализма к первой, а затем и к выс-
шей фазе коммунистического общества. Конечная цель этого пере-
хода – торжество фактического равенства, т.е. торжество уни-
версального принципа, провозглашенного Французской револю-

                                           
1 Ленин В.И. Избранные произведения. – М., 1968. – Т. 2. – С. 303.  



Принципы разума, информация и проблема понимания 

 

37

цией в качестве ипостаси Разума. Поголовная грамотность, обуче-
ние, с одной стороны, и быстрое, серьезное наказание за всякие 
нарушения установленного порядка – с другой, по мысли 
В.И. Ленина, предопределяют реальность того, что «необходи-
мость соблюдать несложные, основные правила всякого человече-
ского общежития очень скоро станет привычкой»1. Очевидно, что 
сила Разума, состоящая в универсальности его принципов, казалось 
бы, не нуждалась в дополнительной силе «быстрого и серьезного 
наказания». Однако В.И. Ленину механизм наказания казался не-
обходимым именно потому, что он интуитивно схватывал неиз-
бежность протеста индивидуального самосознания против того 
фактического равенства всех, которое установится тогда, когда 
общество «будет одной конторой и одной фабрикой с равенством 
труда и равенством платы»2. Торжество разума и превращение во 
имя Разума общества в одну контору с равенством платы кажется 
явлением абсурдным. 

Для того чтобы абсурдное явление обрело всеобщий харак-
тер, нужен не разум, а привычка как иррациональное средство ут-
верждения в обществе абсурдной системы общественных отноше-
ний. На самом деле человек может привыкнуть ко всему. 

Но в этом случае возникает фундаментальный вопрос: может 
ли принцип Разума быть универсальным и не ведет ли его практи-
ческая реализация в конечном счете к абсурдной ситуации? 

Как кажется, именно информация во всем многообразии ее 
форм может «спасти» универсальность Разума. Если информация 
совпадает со всем многообразием знания, то тогда всеобщая дос-
тупность информации может сделать общество основанным на 
знании, а значит и разумным. 

Информационное общество, казалось бы, освобождает от не-
обходимости использования для реализации принципов Разума бы-
стрых и серьезных наказаний и иррациональных средств, таких как 
привычка. Информация, как знание, заменяет и наказания, и при-
вычки. А это значит, что информационное общество предполагает 
соединение Свободы с Разумом, реализация которого не требует 
насилия, а напротив, отвергает его.  

                                           
1 Ленин В.И. Избранные произведения. – М., 1968. – Т. 2. – С. 308–309. 
2 Там же. – С. 308.  



I. СТАТЬИ 

 

38

Это представление могло бы рассматриваться как теоретиче-
ское основание практических лозунгов антисоциалистической ре-
волюции 1991 г., если бы они не были простой негативной реакци-
ей на «одну контору», т.е. на практическую реализацию 
универсального принципа равенства.  

В действительности, однако, одному универсальному прин-
ципу Разума был противопоставлен другой универсальный прин-
цип Разума – принцип свободы. Но что означает практически реа-
лизация принципа свободы в качестве всеобщей и универсальной 
нормы? Практически она означает отрицание общих норм, правил 
общежития, торжество индивидуализма. Знание здесь, как и ин-
формация, превращается в средство эффективного достижения 
личных, индивидуальных целей. А это влечет за собой массовые 
нарушения правовых и нравственных норм, моральное оправдание 
своеволия и индивидуализма, безответственности перед будущим.  

Свобода как универсальный принцип обретает деструктив-
ный смысл. Исторически один универсальный принцип побивает 
другой универсальный принцип. В итоге принцип фактического 
равенства исключает принцип свободы, а принцип свободы исклю-
чает действие принципа фактического равенства, что и показал 
российский опыт минувшего столетия. 

Так как же быть с универсалиями Разума? Следует признать, 
что знание и информация не совпадают с универсальными принци-
пами Разума. Но если это так, то проблема знания теперь смещает-
ся в другую плоскость: знание не относится к универсальным 
принципам. Универсальные принципы Разума не есть знание. Зна-
ние – это питательная среда информации. Стало быть, проблема 
рациональной организации информационного общества смещается 
к проблеме отношения знания и информации. Но откуда берется 
знание? 

Как кажется, средства информации делают доступным все 
знание, так что знание воспринимается как готовый продукт, ко-
торым человек может пользоваться так, как он пользуется естест-
венными общедоступными продуктами, такими как воздух и вода. 
И здесь уже не возникает вопрос: как получается информация, из 
чего она происходит, откуда она берется? Информация и знание 
воспринимаются как совпадающие по своему объему и содержа-
нию величины. 



Принципы разума, информация и проблема понимания 

 

39

Перенасыщенность современного мира информацией ото-
двигает в тень два фундаментальных вопроса. Во-первых, что бу-
дет с обществом, если исчезнет поток информации или она будет 
неточной, искаженной, как «искажается» загрязнением чистая во-
да? Во-вторых, как будет выглядеть цивилизация, если информа-
ция будет лишена поступления новых знаний? Не будет ли это оз-
начать, что информационное общество станет вращаться в 
замкнутом интеллектуальном пространстве, «двигаться» не про-
двигаясь вперед, подобно тому как двигается белка в колесе? Веч-
ное возвращение, известная фантазия Ф. Ницше, может стать ре-
альностью. 

Современная цивилизация оказывается перед скрытыми ин-
формационными проблемами, решение которых затрагивает ее 
судьбу. 

Прояснение сущности и практической значимости этих про-
блем требует ответа на ряд гносеологических вопросов. 

Во-первых, необходимо выявление отправного пункта в по-
лучении знания. Знание – это результат открытия, делающего ра-
нее неизвестное известным. Но что такое неизвестное и как оно 
становится известным, т.е. знанием? Очевидно, что это происходит 
в результате соприкосновения субъекта с миром непознанного, с 
трансценденцией, лежащей за пределами доступного и освоенного 
человеком мира. Получение нового знания, таким образом, это 
специфический процесс, требующий прояснения вопроса о том, как 
человек соприкасается с сущностью трансцендентного мира.  

Во-вторых, если информация – это не первичная реальность, 
как это кажется человеку, входящему в мир информации, а реаль-
ность вторичная как обработанная сумма знаний, то это значит, что 
все формы манипулирования информацией имеют дело с готовым, 
обработанным определенным образом знанием. Так что же дает 
компьютерная обработка знаний? Дает ли компьютерная обработка 
новое знание или же здесь не происходит открытия нового зна-
ния, а лишь комбинирование готовых знаний для решения кон-
кретных практических задач? Если в комбинировании готовых 
знаний не происходит соприкосновения субъекта с трансценденци-
ей, то не может быть и открытия. 



I. СТАТЬИ 

 

40

Гносеологическая проблема взаимодействия знания и ин-
формации затрагивает самые существенные аспекты жизни инфор-
мационного общества. 

И в связи с этим встает ключевой вопрос: «Что такое откры-
тие?» 

 
2. Что такое открытие? 

 
Если семантически открытие вывести из глагола «откры-

вать», т.е. снимать заслонку или крышку с какой-либо емкости, с 
тем чтобы извлечь ее содержимое, то открытие – это устранение 
препятствия, границы между целью и тем содержанием, на дости-
жение которого эта цель направлена.  

Открытие в таком толковании – это метафора, описывающая 
широкий круг физических и интеллектуальных явлений. Так, на-
пример, географическое открытие – это физическая встреча чело-
века с новыми, неизученными регионами, новыми континентами. 
Здесь устранение препятствия на пути открытия – это пересечение 
труднодоступной местности, просторов морей и океанов для ос-
воения и описания новой местности, особенностей и обычаев засе-
ляющих ее аборигенов, растительного и животного миров. 

Понимание открытия как описания явлений физического, ма-
териального мира может соотноситься с более точным и конкрет-
ным его определением, а именно – научным открытием. Совет-
ский энциклопедический словарь определяет научное открытие как 
новое достижение в процессе научного познания природы и обще-
ства. Соответственно в законодательстве открытие, как объект спе-
циальной правовой охраны, определяется как установление неиз-
вестных ранее объективно существующих закономерностей, 
свойств и явлений материального мира1.  

Из этого определения следует, что новое знание, не относя-
щееся к закономерностям, свойствам и явлениям материального 
мира, не может считаться открытием и не будет охраняться зако-
ном, а юридические права исследователя этого нового знания не 
могут быть защищены. 

                                           
1 Советский энциклопедический словарь. – М., 1990. – С. 960. 



Принципы разума, информация и проблема понимания 

 

41

В общественном сознании эта ситуация подчас не восприни-
мается как странная, нелогичная или даже нетерпимая с правовой 
точки зрения. 

Однако сами создатели нового гуманитарного знания, коль 
скоро его нельзя апробировать в инженерном решении или физиче-
ском эксперименте, подчас не чувствуют себя субъектами откры-
тий, которыми незаконно пользуется публика, нарушая их автор-
ское право. Напротив, они скорее видят в этом признание и 
подтверждение истинности их нравственной и интеллектуальной 
миссии. 

Но откуда возникают такие представления? Их истоком явля-
ется историческая традиция. 

Эта традиция связана с отождествлением гуманитарного зна-
ния с откровением, которое не может быть ни куплено, ни продано. 
Это знание дается человеку свыше, как сакральная истина, которая 
распространяется бескорыстно. В Словаре В. Даля говорится: «от-
кровение – просветление свыше, открытие истин, до коих человек 
умом своим не доходит»1. 

Но здесь, естественно, возникает вопрос: является ли откро-
вение открытием? Те тексты, которые считаются результатом  
откровения, можно рассматривать как полученное Новое знание,  
а значит, как открытие. Это очевидно. Однако очевидно и то, что 
это – открытие особого рода, отличное от установления самим че-
ловеком неизвестных ранее закономерностей, свойств и явлений 
материального мира. В этом контексте правомерен вопрос, являет-
ся ли новое знание откровения научным открытием, и можно ли 
считать носителя такого знания ученым? Или для этого нужно ис-
пользовать иные понятия? Можно, например, считать носителя 
знания, полученного путем откровения, мудрецом или пророком, 
но не ученым. 

Здесь возможны два ответа. Первый ответ категорически от-
лучает откровение от научного открытия. Если откровение опреде-
ляется как атрибут монотеистических религий, таких как иудаизм, 
христианство и ислам, как волеизъявление божества или исходя-
щее от него знание, то, как представляется, между научным откры-

                                           
1 Даль В. Толковый словарь живого великорусского языка. – М., 1979. – 

Т. 2. – С. 732. 



I. СТАТЬИ 

 

42

тием и откровением вырастает непреодолимая стена: научное от-
крытие базируется на эксперименте, который ученый может вос-
произвести в любое время и в любом месте; откровение же основа-
но на уникальном, исключительном моменте озарения, которое 
делает доступным человеку-пророку исходные истины бытия, но 
исток которых не поддается точному описанию. 

Однако откровение как форма знания все же имеет опреде-
ленные связующие с научным открытием черты. Как показывает 
история открытий, в научной ментальности сохраняется легитим-
ное место озарения. Важнейшие научные открытия стали результа-
том озарения, а не точно поставленного эксперимента или логиче-
ски безупречного рассуждения. Для открытий, ставших 
результатом озарения, эксперимент «выстраивается» post festum, 
как их «обоснование», необходимое для того, чтобы они были при-
няты как нечто соответствующее общей ментальности научного 
сообщества. Д.И. Менделеев, например, не мог бы сослаться в ка-
честве неоспоримого аргумента в пользу своей периодической сис-
темы элементов на те представления, которые внезапно открылись 
ему во сне. Между тем это – ключевое звено в фундаментальном 
научном открытии, которое он совершил. Это открытие приводило 
в «общий порядок» химические элементы. То есть речь шла об ис-
ходных представлениях, которые относились ко всем, в том числе 
и открываемым в будущем, химическим элементам. Эпистемоло-
гическая проблема здесь заключалась в том, что поскольку многие 
элементы еще не были открыты, то периодическая система не мог-
ла базироваться на полном фактическом знании эмпирического ма-
териала. Эти недостающие элементы не могли быть описаны спе-
кулятивным путем: их еще предстояло открыть как объективную 
реальность. Между тем периодическая система и основанная на 
ней таблица химических элементов были открыты. Каким же обра-
зом могло открыться знание периодической системы? Если это 
знание основывается на внутреннем доверии к иррациональным 
источникам, то тогда можно признать реальной смысловую связь 
между научным открытием и откровением.  

В этом контексте кажется заслуживающим внимания опреде-
ление откровения, которое дается в Словаре Вебстера. В Словаре 
Вебстера откровение (Revelation) расшифровывается не только как 



Принципы разума, информация и проблема понимания 

 

43

данное Богом знание, но и как изначальное открытие1. Здесь при-
нимается во внимание то обстоятельство, что изначальное откры-
тие как исходное начало системы знания не может быть построено 
ни эмпирически, ни спекулятивно. Это оказывается принципиально 
важным для объяснения открытий, которые имеют отношение к 
нравственным основаниям жизни. 

С такими открытиями мы постоянно встречаемся в цивили-
зационном знании. Исторически это знание облекалось в религиоз-
ную форму откровения. Так, например, в Нагорной проповеди Ии-
сус Христос утверждает: «Итак, во всем, как хотите, чтобы с вами 
поступали люди, так поступайте и вы с ними, ибо в этом закон и 
пророки»2.  

Это положение признается общей цивилизационной истиной, 
которая впоследствии обретает философскую форму категориче-
ского императива Канта. Если это представление является общим 
законом, то откуда оно выводится? Разве можно утверждать, что 
это – универсальная истина, поскольку она соответствует эмпири-
ческой реальности человеческих отношений? В действительности 
эмпирическая реальность человеческих отношений, как правило, 
не соответствовала этому представлению. Значит ли это, что дан-
ное представление ложно? 

Коль скоро мы принимаем христианское суждение за истину, 
то тогда мы должны признать ложной эмпирическую реальность 
исторически сложившихся человеческих отношений, базирующих-
ся на имперском комплексе и двойных стандартах. Отсюда следует 
вывод, что эмпирическая реальность человеческих отношений яв-
ляется ложной, коль скоро она противоречит цивилизационным 
законам. Открытие цивилизационного закона как истины, таким 
образом, оказывается «выше» эмпирической истины человеческих 
отношений. 

Это фундаментальное открытие переворачивает с ног на го-
лову распространенное представление об истине как зеркальном 
соответствии образов сознания реальному положению вещей. От-
крытие Закона цивилизации влечет за собой потрясение основ «на-
учной» эпистемологии. 

                                           
1 Webster's new school and office dictionary. – N.Y., 1974. – P. 611. 
2 Мф., 7: 12. 



I. СТАТЬИ 

 

44

Но как понимать природу истины этого закона? Ведь она не 
устанавливает константные связи свойств и явлений материального 
мира, а устанавливает что-то иное. Это иное относится к правиль-
ности массового человеческого поведения. И эта правильность 
первоначально регулируется религиозным сознанием, которое мо-
жет находиться в противоречии с теми или иными формами нере-
гулируемого поведения. Нерегулируемое поведение «свободно» в 
том смысле, что оно следует индивидуальному импульсу, а не об-
щему правилу. Но разве принуждение к определенной форме пове-
дения можно считать нравственным законом? Очевидно, что нет, 
поскольку нравственный принцип принимается или отвергается 
свободно.  

Здесь философия встречается с противоречием, напоминаю-
щим проблему «квадратуры круга»: нравственное свободное пове-
дение направлено на добровольное отречение от свободы. 

Разрешение этого противоречия мы находим в понятии «со-
вершенного закона» как закона свободы. Именно этим понятием 
оперирует религиозное сознание, играющее роль духовного стерж-
ня цивилизации. Так, например, в соборном послании апостола Иа-
кова пребывание в законе свободы определяет блаженство дейст-
вия исполнителя дела1. Иными словами, закон свободы определяет 
внутреннее самочувствие как переживание истины действия, 
совпадающее с блаженством. Здесь ощущение истины действия 
рождает ощущение счастья, основанного на понимании соответст-
вия человеческого действия высшим принципам бытия. Отсюда 
следует, что отступление от высших принципов объективно поро-
ждает внутреннее состояние несчастья. На этом и основывается 
понимание того, что внешнее благополучие, достигнутое за счет 
отступления от высших принципов или их полного попрания, по-
рождает константное внутреннее состояние несчастья, которое ра-
но или поздно проявит себя в полную силу.  

В этой сфере реально действуют константы, отличные от фи-
зических констант. Выявление этих констант и раскрывает рацио-
нальный смысл понятия «Закон свободы». Но как понимать закон 
свободы? Свобода по определению означает отсутствие каких-либо 
ограничителей, тогда как закон – это очевидное ограничение, отри-

                                           
1 Иак., 1: 25.  



Принципы разума, информация и проблема понимания 

 

45

цание бесконечности возможностей, обнаружение определенных 
их пределов. Стало быть, «Закон свободы» – это соединение взаи-
моисключающих понятий. Но это не значит, что «Закон свободы» 
бессмысленное понятие. Оно отражает конкретный смысл в кон-
тексте свободы выбора. Если субъекту открывается высший смысл, 
и он свободно принимает его принципы в качестве константного 
вектора своего бытия, то тогда его свобода трансформируется и 
превращается в реальность закона свободы. Естественный индивид 
имеет различные физиологические, биологические, психологиче-
ские устремления, вытекающие из его природы и изменения об-
стоятельств его жизни. 

Принимая закон свободы как императив бытия, естественный 
индивид становится личностью, как носитель константного прин-
ципа. Это – нравственное лицо индивида, выражающее качествен-
но новый тип его свободы.  

Применительно к этносу высший принцип превращается в 
общую сакральную ценность, обретая материальные формы в ви-
де алтарей, священных рощ, священнодействий, ритуалов, гимнов, 
храмов и икон. Возникает сакральная материальная реальность и 
видимость того, что ее смысл заключается в ней самой. Однако в 
действительности она делает наглядным для массового сознания 
высший внутренний смысл и вместе с тем скрывает его. 

Мировые религии в своей основе и несут высший смысл за-
кона свободы и создают различную его материальную реализацию. 

Закон свободы имеет различное литературное содержание и 
материальное выражение, которое в массовом сознании отождеств-
ляется с сакральной истиной. Различиями религиозного сознания 
объясняются различия в восприятии действительности. Эти разли-
чия становятся знаком «хронотопа», специфики и цивилизационно-
го времени и места бытия человека. Эта специфика проявляется 
через реальность двух векторов человеческого поведения: локоцен-
тризма и топофилии. 

Локоцентризм характеризуется органической связью с про-
странством, ставшим составной частью цивилизационного бытия 
человека. Топофилия определяется стремлением человека к безгра-
ничному, к разгадке сущности бытия, лежащего за границей осво-
енного человеком феноменального мира.  



I. СТАТЬИ 

 

46

Истина закона свободы предстает, таким образом, в своем 
раздвоенном состоянии. Это раздвоение «снимается» через высшие 
переживания субъекта, соединяющего его собственную сущность с 
сущностью Универсума. Это – опыт особого типа, дающий образ, 
несущий в себе универсальное знание. 

Философские рефлексии связаны именно с этим опытом. Фи-
лософы по-разному расшифровывали смысл этого опыта. Пожалуй, 
наиболее ярко и образно об этом свидетельствовали немецкие ро-
мантики. 

Филипп Отто Рунге, один из представителей немецких ро-
мантиков, говорил об этом так: «Это чувство взаимосвязи всей 
Вселенной с нами, этот восторг и ликование духа, самого живого, 
самого проникновенного, какой живет в нашей душе, этот единый 
аккорд, который в своем порыве затрагивает все струны нашего 
сердца, эта любовь, которая держит нас в своих объятиях и несет 
через жизнь, это сладостное существо рядом с нами, которое живет 
в нас, любовью к которому пылает наша душа, – все это перепол-
няет нас и побуждает сообщать себя другим, мы запечатляем выс-
шие точки своего существа, и таким путем в нас возникают опре-
деленные мысли»1.  

Здесь говорится об истине универсального чувства, которое 
захватывает всех, в котором все чувствуют свое единство. Таким 
образом, речь идет об универсальном чувстве, что кажется пара-
доксом: чувство имеет конкретный эмпирический, индивидуаль-
ный смысл; универсальным смыслом может обладать категория как 
интеллектуальный продукт. Однако когда в чувстве концентриру-
ется все, в одной картине и одновременно, то это чувство становит-
ся образом бесконечного. В этом смысле философское знание об-
ретает эмпирическое основание и входит в ряд научного знания. 
Характерно, например, что Гегель все время подчеркивал научный 
статус своей философии, поскольку исходным моментом его фило-
софской системы было чистое бытие как совпадение ничто и нечто, 
что можно толковать как переживание феномена мысли в ее исход-
ном состоянии. Имеет ли какой-либо практический смысл пережи-
вание исходного состояния Бытия? Исторический опыт наглядно 
демонстрирует огромную энергию, заложенную в массовом пере-

                                           
1 Эстетика немецких романтиков. – СПб., 2006. – С. 312–313. 



Принципы разума, информация и проблема понимания 

 

47

живании исходного состояния Бытия. Из этого переживания исхо-
дит энергия, которая изменяет жизнь не только отдельных лично-
стей, но и жизнь цивилизации в целом. Так, кочевые арабские пле-
мена, как кажется, не являвшиеся сколько-нибудь значительным 
историческим субъектом, под воздействием пророка Магомета, 
давшего толкование сущности скрытой от глаз основы Бытия, пре-
вратились в мощную силу, сломившую сопротивление своих сосе-
дей, и через сто лет оказались под Пуатье. Это – не переход одного 
и того же количества материи и энергии из одного состояния в дру-
гое, а нарастание исторической энергии из «ничего». В этом состо-
ит теоретическая «странность», расшифрованная Гегелем в поня-
тии «чистого бытия». 

Как представляется, нарастание исторической энергии про-
исходит из нового смысла, разрушающего старые смыслы и вместе 
с тем определяющего новое целое, которое из себя черпает энер-
гию. Специфика новых смыслов – в их синергетическом воздейст-
вии: старые элементы «складываются» таким образом, что рожда-
ется новое энергетическое качество. Это интуитивно схватывали 
немецкие романтики. 

Ф.О. Рунге отмечал, что как только человеческий дух дости-
гает этой наивысшей степени предчувствия, все прежние знаки 
рушатся, приходится начинать все с самого начала. Теперь каждый 
предмет входит в целое, которое определяется образом бесконеч-
ного. Смысл целого придает общий смысл цивилизации, из которо-
го каждый может формировать и свою духовную опору. Таким об-
разом, в цивилизационной реальности существуют скрытые 
«точки», воздействуя на которые можно радикально менять судьбы 
народов и государств. Материалистическое понимание истории 
«проходило мимо» этого феномена цивилизационной жизни. В 
этих «точках» проявляется специфика субъект-объектной цивили-
зационной реальности. В контексте с субъектом универсум пред-
ставал в своей связной, органической форме, поскольку он стано-
вился общей средой жизни, а значит, и моментом той истины, 
которая соединяла в целое человека и мир. С позиций человека как 
субъекта, «так называемая чувственная, материальная природа есть 
символ и копия внутренней, духовной природы»1. Это суждение 

                                           
1 Эстетика немецких романтиков. – СПб., 2006. – С. 379. 



I. СТАТЬИ 

 

48

Франца Баадера есть взгляд на универсум из положения субъекта в 
мироздании: это – мировоззрение, которое является продуктом 
цивилизационного знания. Цивилизационное знание, по мысли 
Баадера, движется своим специфическим путем: сначала в нашей 
душе лежат, как неразвитые члены тела в зародыше, все по отдель-
ности, рассыпанные, неясные признаки. Они, как бы не получив 
еще формы, плавают в царстве теней. Затем же творящая душа  
в один миг складывает всех их в единое целое. Вместе с тем все 
неясные понятия обретают опору, реальность, жизнь. Они состав-
лены в одно новосотворенное существо.  

Что это – пустые фантазии или отражение существенной для 
цивилизационной жизни реальности? Мы имеем дело с метафора-
ми цивилизационных трансформаций. Прежние составные части 
цивилизации при определенной перекомбинации начинают жить в 
новой целостности качественно новой жизнью. Проблема состоит 
лишь в «малом» – в определении характера этой новой целостно-
сти. 

Реформаторы, опирающиеся на позитивистскую методоло-
гию, принимают во внимание лишь видимые экономические и по-
литические факторы и совершенно не учитывают «невидимые» 
факторы цивилизационной гармонии, полагая их несуществующи-
ми вовсе или эфемерными по своему воздействию на исторический 
процесс. Закон свободы подталкивает к коррекции и другие формы 
привычного в науке менталитета: это твердая вера в однотипную 
направленность причинно-следственных отношений. Однотипные 
причины должны порождать однотипные следствия. Это представ-
ление применительно к цивилизационным явлениям сталкивается с 
явным парадоксом.  

Наука отчетливо фиксирует идентичность основополагаю-
щих физиологических и психологических качеств человека. Возни-
кает вопрос, чем объяснить, что идентичность естественных 
свойств человека порождает столь различные «продукты» цивили-
зационной жизни.  

На этот парадокс обратил внимание Клиффорд Гирц. В ан-
тропологии, отмечал он, эта проблема сопровождала нас в особен-
но беспокойной форме. Малиновский, Боас и Леви-Брюль в фазе 
становления дисциплины, Уорф, Мосс и Эванс-Причард впослед-
ствии, Хортон, Дуглас и Леви-Стросс – все они оказались не в со-



Принципы разума, информация и проблема понимания 

 

49

стоянии отделаться от беспокойства по поводу этой проблемы. 
Сформулированная первоначально как проблема «примитивного 
мышления», позже как проблема «когнитивного релятивизма» и, 
наконец, как проблема «концептуальной несоизмеримости», эта 
проблема несоответствия между взглядом на человеческое созна-
ние с точки зрения «общего знаменателя» («даже папуасы проводят 
различия между предметами и понимают причинно-следственную 
связь») и взглядом на него с точки зрения «иных существ – иных 
понятий» («амазонцы воображают себя попугаями, смешивают 
Космос с деревенской структурой и верят, что беременность жен-
щины делает мужчину нетрудоспособным») стала слишком отчет-
ливой, чтобы ее можно было не заметить1. «Эванс Причард, – пи-
шет Клиффорд Гирц, – столкнувшись на Верхнем Ниле с 
жертвоприношением огурцов и поэмами в честь коров, вздыхал: 
“Мы чувствуем себя зрителями в театре теней, наблюдающими иг-
ру этих бесплодных теней на экране… То, что глаз видит и ухо 
слышит, не соответствует тому, что воспринимает ум!”»2.  

Клиффорд Гирц отмечал, что Фрейда, Пиаже, фон Неймана, 
Хомского, Юнга и Скиннера, несмотря на все различия их теорети-
ческих позиций, объединяло убеждение в том, что механика чело-
веческого мышления инвариантна, независимо от времени, про-
странства, культуры и обстоятельств.  

Но тогда каким же образом происходит «соединение» общ-
ности процесса мышления с плюрализмом его продукта? У струк-
туралистов, пишет К. Гирц, Леви-Стросса и его приверженцев 
мысль в аспекте «продукта» превращается во множество условных 
культурных кодов, которые, будучи расшифрованы, должны от-
крыть ясный текст психологических инвариант мысли. Везде, будь 
то бразильский миф или фуга Баха, – во всем одни и те же контра-
сты восприятия, логические оппозиции и трансформации, опреде-
ляющие структуру отношений. Последователи Э. Дюркгейма, счи-
тает К. Гирц, воссоединяют аспекты «продукта» и «процесса» с 
помощью модернизированного социологического детерминизма. 
То, что раньше виделось как вопрос сравнимости психологических 

                                           
1 Гирц К. Как мы сегодня думаем: К этнографии современной мысли //  

Культурология. – М., 2005. – № 1 (32). – С. 180–181. 
2 Там же. – С. 182. 



I. СТАТЬИ 

 

50

процессов у различных народов, теперь рассматривается как во-
прос соизмеримости концептуальности структур одного дискур-
сивного сообщества с другим. Если диетические нормы у евреев 
обязывают к бесконечному распределению типов пищи, то это 
объясняется сознанием герметически закрытого общества, зацик-
ленного на процессах границы.  

Коль скоро мы выясняем, каким образом другие люди орга-
низуют свой значащий мир, открывается возможность и понимания 
этого мира и тем самым прояснения того, как христианин может 
понять мусульманина, европеец – азиата. И этот подход кажется 
универсальным: теперь убежденный коперниканец может понять 
убежденного птолемеевца, а поэт – художника. 

Такие подходы К. Гирц определяет как «практическую эпи-
стемологию», на путь которой, по его мнению, встали Виктор Тэр-
нер, Эдмунд Лич, Мирча Элиаде и Мелфорд Спайро, пришедшие 
со стороны релятивизма, а также Томас Кун, Мишель Фуко, Нель-
сон Гудмен и сам Клиффорд Гирц в силу более комплексных внут-
ренних причин. Казалось, что с помощью таких подходов можно 
«снять» неопределенности в объяснении единства процесса мыш-
ления и различий его духовных продуктов, уйти от ссылок на оза-
рение, которое связано с религиозным откровением. Цивилизаци-
онное открытие должно находить свое точное объяснение в 
терминах четко фиксируемых причин и их следствий, будь то 
структуры оппозиций и трансформаций, или социально детерми-
нированные символические действия, объясняющие целенаправ-
ленное оперирование любыми культурными формами, в том числе 
и такими, как плуг, средства торговли или даже внутренние пере-
живания – желания и сожаления. Последовательное движение по 
этому пути рождает новый взгляд на мышление. Мышление начи-
нает рассматриваться в контексте символических форм, так что 
язык, искусство, миф, теория, ритуал, технология, право, как и об-
щепринятые формы – поговорки, советы, предубеждения, оказы-
ваются моментами жизни общества, в котором мысли создают кон-
струкцию и осуществляют деконструкцию, как в мастерской, 
воздействуя на историю как территорию, которую они захватывают 
или на которой они уступают новым представлениям, влияя на ре-
презентацию власти, демаркацию границ, риторику убеждений, 
проявление лояльности или оппозиционности. 



Принципы разума, информация и проблема понимания 

 

51

В этом подходе, который представляется практически весьма 
эффективным, все формы мышления образуют «складское поме-
щение» мастерской и извлекаются из него в зависимости от того, 
что в ней конструируется в данный момент времени. Если вы ока-
зываетесь в ситуации контакта с племенем, обитающим в бассейне 
Амазонки, то вряд ли вы сможете достигнуть успеха, если будете 
излагать аборигенам новые идеи в области нанотехнологии. Одна-
ко в ситуации контакта с сотрудниками Массачусетского техноло-
гического института такой подход наверняка принесет успех. От-
крытие здесь – это путь к влиянию и власти. Влияние и власть 
зависят от мышления, а коль скоро все формы мышления могут 
быть переведены в поле информации, то они тем самым оказыва-
ются на одной и той же плоскости. Та иерархия, которая возникает 
в контексте озарения, т.е. видения исходной высшей Истины, на 
основе которой определяется иерархия ценностей, утрачивает свое 
определяющее значение. 

Человек, как и общество, теперь обретает свою сущность, 
свои качества в информационных ситуациях, которые изменяются, 
а вместе с этим меняется и сущность человека, как и сущность об-
щества, а значит, и их самоопределения. С этой точки зрения мож-
но понять и оценить суждение Клиффорда Гирца, согласно кото-
рому изучение мышления представляет собой предприятие 
(историческое, социологическое, сравнительное и интерпретатив-
ное), в котором задействуются все доступные средства. Его цель – 
«сделать неясные материи понятными посредством помещения их 
в информативный контекст»1. Таким образом человек обретает по-
ле доступного знания, оперирование которым либо дает полезный 
практический результат, либо оказывается бесполезным или даже 
деструктивным. Информативный контекст снимает проблему от-
крытия как контакта субъекта с трансценденцией. Если информа-
тивный контекст определяется в метафоре «ясного дня», а соответ-
ственно понятного знания, то открытие фиксируется метафорой 
«темной ночи». Но что может означать для цивилизационного бы-
тия отречение от открытия как «темной ночи»? Открытие, являясь 
продуктом связи человека с «темной» трансцендентной реально-
стью, превращает неопределенность в определенность. В 18 псалме 

                                           
1 Там же. – С. 186. 



I. СТАТЬИ 

 

52

царя Давида говорилось: «День дню передает речь, и ночь ночи 
открывает знание». Не означает ли трансформация всего знания в 
информацию «остановку» процессов открытия? 

 
3. Знание и информация 

 
Сведение цивилизационных представлений к «общим знаме-

нателям» рассудочности структурализма или принудительности 
социального детерминизма воспринимается и как шаг навстречу 
общей необходимости перевода цивилизационных знаний на язык 
науки, научно-технических трансформаций в кибернетике, теории 
коммуникаций, необходимости обработки знаний для создания баз 
данных и автоматизации передачи заключенной в них информации. 

Очевидно, что этот процесс не может не оказать влияния на 
интерпретацию знания. Какие тенденции принимает эта интерпре-
тация? 

Жан-Франсуа Лиотар в своей работе «Условия постмодерна: 
Доклад о знании» (1979) подчеркивал, что знание может быть вве-
дено в новые информационные каналы и стать операционным. Но 
для этого необходимо результаты процесса познания переводить в 
точные и постоянные кванты информации. И производители, и 
пользователи знания должны и сейчас, и в будущем владеть соот-
ветствующими средствами трансляции знания в новые информаци-
онные языки независимо от того, изобретают они знание или обу-
чаются знанию. Вместе с гегемонией компьютеров приходит и 
новая логика, вводящая совокупность предписаний, определяю-
щих, какие суждения подходят под определение «знание». Препо-
даватель Лондонского университета Сюхэйл Малик, комментируя 
эту точку зрения Лиотара, определяет процесс изменения сущности 
знания как процесс его «экстериоризации», перехода от знания как 
культурного достояния человека к его формальной «систематиза-
ции». Лиотар увидел в новой логике путь к коммодификации (пре-
вращению знания в товар) и меркантилизации знания, а также уси-
ления его центральной роли в формальной организации власти на 
всех уровнях, а вместе с тем и его инструментализации. По мнению 
Малика, в этом контексте «знание будет сохранять смысл лишь по-



Принципы разума, информация и проблема понимания 

 

53

стольку, поскольку оно будет операциональным»1. Согласно ин-
формативным требованиям знание должно придерживаться при-
оритета продуктивной логики, таких ее категорий и функций, как 
цель и средство. Это требование ограничивает представления, ко-
торые традиционно считались знанием. Удовлетворение любопыт-
ства, поиск ответа на вопрос: «Что это?» – главный вопрос класси-
ческой греческой философии, из ответа на который вырастает 
фундаментальная наука, с операционной точки зрения представля-
ется романтической наивностью. В постановке этого вопроса нет 
необходимых подвопросов, а именно: во-первых, неясно, какой 
практический результат дает ответ на этот вопрос; во-вторых, не-
ясно, что делать с этим ответом в его возможном приложении к 
решению возникающих конкретных жизненных задач. Превраще-
ние знания в информацию означает экстериоризацию знания, а 
вместе с тем создание возможностей для его реализации как опре-
деленной ценности наряду с другими ценностями. 

Однако здесь возникает непростой вопрос: как требование 
эффективности, которая понимается как продуктивность в отноше-
ниях товарного обмена, соотносится с личными и социальными 
потребностями человека. Чтобы отвечать этим потребностям, зна-
ние должно быть независимым и свободным, оно должно действо-
вать во имя познания как такового. Если же оно подчиняется тре-
бованиям эффективности оборота капитала, то утрачивает эти 
качества. 

Экстериоризация знания, таким образом, определяет его ско-
рее в контексте обмена ценностями, нежели пользования ценно-
стями для расширения поля свободы человека, его способности 
подняться над узким горизонтом практических потребностей здесь 
и сейчас. Можно ли считать набирающий силу процесс сужения 
горизонтов видения человеком фундаментальных условий своего 
бытия фатальным? И что может означать это рыночное «вето» на 
проникновение в сущность мироздания, как не имеющее инстру-
ментального смысла? Свой ответ на эти вопросы дает Лиотар. Лио-
тар отмечает, что знание само по себе не превращается в информа-
цию. В информацию его превращает инструментализация. Но 

                                           
1 Malik Sh. Information and knowledge // Theory, culture a. society. – L.,  

2005. – Vol. 22, N 1. – P. 29. 



I. СТАТЬИ 

 

54

значит ли это, что вся информация является результатом инстру-
ментализации? Знание, подвергшееся инструментализации и став-
шее информацией в этой ее форме, не охватывает всех форм ин-
формации. Однако не значит ли это, что вся информация под 
внешним воздействием информатизации общества в конечном сче-
те превращается в инструментальную категорию? По мнению Ма-
лика, остается несомненным фактом, что информация если полно-
стью и не замещает знание, то сдвигает его в новые каналы и 
структуры, организованные научно-техническими и капиталисти-
ческими предпочтениями. Соответственно традиционные фило-
софские, онтологические и гносеологические озабоченности зна-
ния вытесняются узкоситуационными.  

Если раньше проблема истины затрагивала ключевые аспек-
ты бытия человека в мире универсума, то инструментальная трак-
товка знания оставляет их в стороне. Вместе с тем утрачивается 
эпистемическая почва самокритики цивилизации, ментальность 
которой становится ситуационной, не выходящей за пределы циви-
лизационного горизонта настоящего, нацеленной на решение кон-
кретных проблем здесь и теперь. Последствия этого процесса стали 
предметом критики Скотом Лэшем информационного общества. 
Лэш считал, что в информационном обществе наблюдается коллапс 
возможностей рефлексии как предпосылки цивилизационного са-
мосознания, понимания обществом смысла собственного бытия.  

Очевидно, что инструментализация знания создает широкие 
возможности для математической обработки информации, что по-
зволяет извлекать из информации многочисленные практические 
выгоды. Бесспорно, это – прогресс. 

Но этот процесс имеет и свою негативную сторону. Какую?  
В цивилизационном контексте трансмутация знания ведет к 

эрозии высокого смысла бытия, что порождает сведение его к по-
требительской суете. 

Но что означает эта трансмутация знания в цивилизационном 
контексте? Что означает эрозия высших смыслов бытия как роман-
тических иллюзий? 

Если смыслы бытия сводятся к потребительской суете, то в 
конечном итоге общество утрачивает свою цивилизационную пер-
спективу, так что кумулятивная энергия цивилизационной эволю-
ции начинает исчезать, а эйфория, связанная с удовлетворением 



Принципы разума, информация и проблема понимания 

 

55

ближайших бытовых потребностей, перерастает в общую скуку. 
Теоретическая мысль, осознавая опасность этой тенденции, оказы-
вается перед вопросом: возможно ли противодействие ей? Естест-
венно, что в информационном обществе следует находить инфор-
мационные средства исправления возникающих негативных 
тенденций. Но каким образом информативные средства и методы 
могут восстановить высшие смыслы бытия? 

Для того чтобы дать ответ на этот вопрос, необходимо опре-
делить: что такое информация? И эта проблема оказывается не-
обычайно сложной. Дело в том, что под информацией могут иметь 
в виду телесную, материальную субстанцию, как, например, геном 
в генетике; или сигнал без определенной локации или материально-
телесной спецификации, обладающий переходящими колебаниями, 
как, например, в кибертеории; или количественно-статистические 
особенности системы, как, например, в коммуникационной теории; 
под информацией могут иметь в виду и инструкцию. Каждое из 
этих определений имеет в виду ту или иную рационализацию сис-
темы с помощью каналов контроля сигналов и их трансмиссии. Но 
лишь инструкция – это, бесспорно, тип инструментальной рацио-
нализации, которая дает очевидное однозначное решение вопроса 
об инструментальной трансформации знания.  

Для того чтобы определить, возможна ли полная инструмен-
тальная трансформация знания, необходимо проанализировать, как 
она «работает» применительно к различным сферам.  

Сюхэйл Малик справедливо полагает, что апробация инфор-
мации в разных сферах знания позволит прояснить ее действитель-
ные возможности. 

В качестве опытного поля он предлагает биологию, которая 
дает свое истолкование процесса развития. 

Образцом инструментальной рационализации полагается 
статистически-количественная модель информации, доминирую-
щая в развитых физических и математических науках, которая пре-
тендует на статус общей теории информации. Эта теория исходит 
из допущения, что в исходном информационном содержании, 
имеющем характер инструкции, заключаются все вытекающие из 
нее следствия. Всякое отступление от этого правила может быть 
объяснено как отступление от истины, как очевидная «ошибка».  



I. СТАТЬИ 

 

56

Это и делает возможной точную математическую обработку 
информации. 

Если эта модель адекватна как в области объяснения процес-
сов биологического, так и социального развития, то тогда наука 
осуществляет прорыв, о котором всегда мечтали великие ученые.  

Как кажется, здесь открывается возможность вернуться к 
классическому представлению Леонардо да Винчи, который в сво-
ей знаменитой «Книге о живописи» утверждал, что никакое чело-
веческое исследование не может быть названо истинной наукой, 
если оно не проходит через математические доказательства.  

Подобно тому как в метеорологии применение мощных ком-
пьютеров позволяет учитывать действие все большего количества 
факторов, влияющих на погоду, и предсказывать ее все более точ-
но, так и в общественной жизни количественный подход превраща-
ет компьютер в мощное орудие все более точного социального 
прогнозирования. Если компьютер «Дип Фритц» успешно играет в 
шахматы с чемпионом мира Крамником, то это ли не подтвержде-
ние огромных интеллектуальных возможностей компьютерной 
техники, открывающих новые пути социального и гуманитарного 
знания, решения практических проблем общественной жизни! 

Все это кажется бесспорным. Коль скоро мы держим в своих 
руках все факты и все факторы, относящиеся к конкретному со-
бытию, то предсказание динамики этого события при опоре на со-
временные возможности компьютерной техники оказывается не 
только возможным, но и необходимым для жизни информационно-
го общества.  

Однако как быть с той «частью» реальности, которая в прин-
ципе не поддается компьютерной обработке? Это реальность двух 
видов. Во-первых, это бесконечность универсума и, во-вторых, это 
свобода человека как бесконечность его внутреннего мира.  

Специфика гуманитарного знания как раз и определяется 
тем, что оно дает свое категориальное осмысление этих реально-
стей. Влияние этих реальностей на жизнь цивилизаций огромно. Их 
«рационализация» оказывается возможной в специфических кате-
гориях – таких, как Абсолют и Ничто. Все основные цивилизации в 
конечном счете выстраивают свой образ жизни в соответствии с 
ориентацией на тот или иной образ Абсолюта, позволяющий син-
хронизировать массовое поведение и тем самым минимизировать 



Принципы разума, информация и проблема понимания 

 

57

неопределенность бытия. Вместе с тем, поскольку эта неопреде-
ленность продолжает свое действие, подрывая веру в истину абсо-
люта, происходит радикальный слом традиционной ориентации и 
создание новой. Эта трансмутация смысла и фиксируется в катего-
рии ничто. Ничто ничтожествует, разрушает старые истины, рас-
чищая путь новым. 

Информационное общество, несмотря на все успехи его то-
тальной компьютеризации, в цивилизационном контексте стоит 
перед теми же проблемами, перед которыми стояла китайская ци-
вилизация в эпоху Конфуция. Казалось бы, инструментализация 
информации радикально выводит информационное общество за 
пределы традиционной ментальности, позволяет «отряхнуть» с со-
временных ног «прах» традиций. Однако это не так. В традицион-
ном обществе знание также играло инструментальную роль, и, 
возможно, в более радикальном смысле. Рождение христианства, 
например, неразрывно связано с преодолением «праведности» 
книжников и фарисеев, требовавших неукоснительного соблюде-
ния Закона Субботы, обрезания, понимания справедливости как 
следования императиву «око за око, зуб за зуб».  

Превосходство христианства над фарисеями вытекало из 
свободного принятия качественно новых императивов: не женись 
на разведенной; не клянись, а лишь давай слово и соблюдай его; 
отдай и верхнюю одежду тому, кто просит у тебя рубашку; молись 
за обижающих вас; любите врагов ваших; не труби перед собой, 
когда творишь милостыню; не собирай сокровищ на земле; не мо-
жешь служить Богу и мамоне. 

Все это переворачивало правила общественной жизни «вверх 
дном». Книжники и фарисеи, с их проповедью, были «первыми» в 
обществе, тогда как последователи Иисуса Христа «последними»: 
их преследовали, подвергали гонениям и мучительным истязаниям. 
Но эта фактическая сторона дела не перечеркивала той истины, что 
«многие же будут первые последними, и последние первыми»1. В 
конечном итоге так оно и случилось. Из свободы в отношении к 
традиционным истинам родилось новое цивилизационное содер-
жание. Николай Кузанский в своей работе «Об ученом незнании» 
выражал такого рода цивилизационные трансмутации как совпаде-

                                           
1 Мф., 19:30. 



I. СТАТЬИ 

 

58

ние абсолютного максимума с минимумом. Абсолютный максимум 
как высший предел включает в себя все, в том числе и минимум. 
Между тем рассудок не может связать противоречия, разделенные 
бесконечностью. 

Этим объясняется то обстоятельство, что для массового соз-
нания достаточным основанием рождения нового Абсолюта явля-
ется чудо. И не случайно рождение новых цивилизационных ори-
ентиров сопровождается описанием чудесных явлений. 

Здесь находит свое выражение смена смыслов в процессе 
эволюции цивилизационной структуры. Именно рождение нового 
Смысла оказывается открытием Абсолюта, тогда как деструкция 
старого смысла открывает реальность действий Ничто. 

Очевидно, что перемена Смысла – это скачок к новому Абсо-
люту, который не может найти свое удовлетворительное выраже-
ние в количественно-статистической модели информации. Здесь 
качественный аспект смысла имеет приоритет. Можно считать за-
слугой Малика то, что он обнаруживает ограниченности количест-
венно-статистической модели даже применительно к области био-
логии. Через нее он пытается найти объяснение структурирования 
и деструктурирования экономики, знания и культуры, в которых 
информация, по выражению Лиотара, в современном обществе на-
чинает играть лидирующую роль.  

Малик обращает внимание на исследования, связанные с рас-
смотрением роли информации в решении проблемы эпигенезиса1. 
При этом он ссылается на те работы Скота Лэша («Критика ин-
формации»), Поля Вирилио («Неизвестное количество»), Бернарда 
Стиглера («Техника и время»), в которых иллюстрируется, как 
смыслы конституируются эпигенетически.  

Для биологов проблема эпигенезиса заключается в объясне-
нии того, как клетка увеличивает собственную сложность в ходе 
своего развития. Признание гена в качестве носителя информации 
означает, что его информация определяется порядком нуклеотидов 
подобно тому как информация слова зависит от того порядка, в ко-
тором располагаются его буквы. Информация в обоих случаях со-
ответствует порядку элементарных единиц, образующих ряд. По-

                                           
1 Эпигенез – учение о постепенном новообразовании органов и частей за-

родыша из бесструктурной субстанции оплодотворенного яйца. 



Принципы разума, информация и проблема понимания 

 

59

этому можно говорить о количественной линейности генетической 
информации. Значит ли это, что возникающая в результате разви-
тия биологическая структура соответствует линейности генетиче-
ской информации? 

Как оказывается, функция протеинов, образующих биологи-
ческую структуру, определяется расположением аминокислот в 
трехмерном пространстве. Значит, их построение, считает Малик, 
определяется дополнительной информацией, которая отсутствова-
ла в гене. Это означает, что гены не несут в себе всей информа-
ции, которая образует протеины. Но тогда откуда берется недос-
тающая информация? Эта проблема была поставлена Марчелло 
Барбиери в его работе «Органические коды: Введение в семантиче-
скую биологию» (2003). 

Реконструирование биологической структуры происходит 
как нарастание ее сложности от того исходного состояния, которое 
идентично состоянию с неполной информацией.  

Но если ген не исчерпывает понятия биологической инфор-
мации, то как определять эту информацию? 

Барбиери высказывает предположение, что эпигенезис орга-
низуется в соответствии с «органическими кодами», которые опре-
деляют смысл для живой системы на разных уровнях ее биологиче-
ских функций и развития. 

Код определяет совокупность правил, устанавливающих со-
ответствие между независимыми формами бытия. Здесь можно 
провести аналогию с азбукой Морзе, которая устанавливает связь 
между определенными комбинациями точек и тире и буквами ал-
фавита. 

В связи с этим и возникают смыслы. 
Объяснение явлений эпигенеза оказывается возможным, если 

принимаются во внимание не только исходная информация, заклю-
ченная в гене, и энергия, обеспечивающая жизнь, но и те смыслы, 
которые возникают в процессе взаимодействия элементов, обра-
зующих биологическую структуру.  

Таким образом, конечный определенный результат эпигенеза 
возникает не только из определенности генетической информации, 
но и из некоей неопределенности. 

Каким образом истолковывать эту неопределенность? Ответ 
на этот вопрос приобретает принципиальное значение, поскольку 



I. СТАТЬИ 

 

60

здесь оказывается возможной и аналогия с цивилизационными яв-
лениями. 

Как к этой проблеме подходит Малик? Он считает своей тео-
ретической задачей доказательство того, что информация – это не 
столько редукция знания, а, скорее, комплексификация, в которой 
инструментализация – это лишь определенный слой информацион-
ной оперативности, который возникает в антропотехническом ком-
плексе. При этом Малик ссылается на точку зрения Сюзан Ояма, ее 
работу «Глаз эволюции: Системный взгляд биологии – разделенная 
культура» (2000), в которой подчеркивается, что информацию в 
живых системах нельзя сводить к гену или к какому-то другому 
единственному элементу каузального контроля за наследственно-
стью. 

Ояма предлагает системное понятие информации, которое 
вносит свою коррекцию в предложение Грегори Бэтсона опреде-
лять информацию как «различие». Ояма считает важным коррели-
ровать определение информации той ролью, которую она играет в 
развитии системы как целого, а значит, давать ответы на вопросы: 
различия в чем (на что вы обращаете внимание), о чем (в чем суще-
ство дела), для кого (кого задевает проблема).  

Это значит, что информация, как считает Никлас Люман 
(«Социальные системы», 1995), предполагает структуру, хотя сама 
не является структурой, а скорее тем событием, которое влияет на 
структуру, актуализирует ее использование.  

Для определения информации как события приводятся три 
основных довода: а) информация изменяет состояние системы и 
поэтому действует как событие; б) информация не терпит повторе-
ния: повторяясь, информация сохраняет значение и перестает быть 
событием; в) информация, как и событие, темпорализует систему, 
вводит в нее временнóе разделение «до» и «после». 

Для системы информация с ее смыслом становится цен-
тральной озабоченностью: она либо изменяет систему, влияя на 
специфические условия ее организации; либо упрочивает тот 
смысл, который присущ системе, и сохраняет его значение. 

С этой точки зрения можно понять глубинные сдвиги, проис-
ходящие под воздействием событий информации. Профессиональ-
ное владение формированием и использованием информации ста-



Принципы разума, информация и проблема понимания 

 

61

новится, как выражался один любитель шумных информационных 
эффектов, «судьбоносным». 

Цивилизационная система порождает специфическую гамму 
проблем, связанных с ролью кодов соответствия, которые обеспе-
чивают не событийную, а константную связь между различными 
независимыми мирами, будь то отдельные индивиды, социальные 
группы, касты, сословия, классы, этносы; придают значение струк-
турам; становятся теми общими правилами, которые не зависят от 
индивидуальных особенностей элементов, составляющих систему.  

Роль таких кодов соответствия могут играть священные тек-
сты, храмы, монументы, иконы, гимны, флаги, ритуалы. Информа-
ционный смысл таких кодов не вытекает непосредственным обра-
зом из их физических свойств. Расшифровка их подлинного смысла 
требует исторически определенного реципиента, внутренний 
мир которого осуществляет дешифровку кодов соответствия.  

Эта дешифровка определяется традиционно наследуемым 
знанием того, как осуществляется связь человека с миром в целом, 
как достигается соответствие образа его действий и образа жизни с 
сущностью этого мира. Очевидно, что такой подход к интерпрета-
ции цивилизационных явлений не совпадает со структуралистской 
и социально-детерминистской методологией.  

Здесь оказывается необходимой интерпретация кодов соот-
ветствий, действующих в цивилизации, определение механизмов 
их возникновения. Ответ на эти вопросы предполагает «видение» 
того, что эмпирически невидимо, скрытый смысл неопределенно-
сти, которая получает свое выражение в культурной символике. 

Информация в этом контексте оказывается результатом «ви-
дения», открытия невидимой реальности, которая, однако, не менее 
действительна, чем гранит, в котором резец мастера обнаруживает 
скульптуру. Цивилизационное открытие – это духовное событие, 
которое изменяет внутренний мир человека, а возможно, и «пере-
ворачивает» его «вверх дном». Это та информация, которая и укре-
пляет исторически сложившиеся цивилизационные константы, и 
ведет к их деструкции.  

Открытие дуально по своему возможному смыслу – укреп-
ления и эволюции цивилизации. Данный человеку феноменальный 
мир здесь и теперь не исчерпывает сущности цивилизационного 
бытия, в котором находится человек и который является его носи-



I. СТАТЬИ 

 

62

телем. Эта сущность подобно дереву жизни своими корнями ухо-
дит в прошлое, а ростом своих ветвей в будущее. Данная же чело-
веку реальность как мир феноменов – это настоящее, момент жиз-
ни здесь и теперь. 

Между тем и прошлое, и будущее открываются человеку в 
его настоящем. Прошлое открывается как действие истории и тра-
диции на настоящее, а будущее как действие энтелехии, потенции, 
возможности, которая реализуется в характере жизнедеятельности 
цивилизационного субъекта. Ситуационная инструментализация 
информации, ее подчинение сиюминутной операционной логике 
цели и средства приводит к исключению из информационного поля 
основных пластов цивилизационных смыслов.  

Истина бытия человека определяется целостностью измере-
ний времени. Но ситуационная информативность не несет в себе 
эту целостность. Цивилизационная память, закрепленная в кодах 
системы, придает смысл и значение каждой ее составляющей, т.е. 
каждому индивидуальному ее элементу. В этом контексте разру-
шение кодов соответствия порождает тенденции внутреннего хаоса 
цивилизации. Внутренний хаос цивилизации субъективно воспри-
нимается как следствие разрыва человека с истиной, утраты связи с 
сущностью Универсума, его понимания.  

 
4. Что открывается в понимании? 

 
Коды цивилизационного соответствия черпают свою леги-

тимность из предполагаемого знания сущности высшего смысла. 
Очевидно, что знание сущности высшего смысла – это основание 
истинности и конкретного смысла цивилизационного знания, кото-
рое при этом получает статус всеобщности. Не случайно историче-
ски цивилизационное самосознание в конечном итоге обращается к 
метафизике бытия для утверждения своих представлений в качест-
ве безусловной истины. Этот процесс, как правило, в своеобразной 
«логике» массового сознания обретает образную метафорическую 
форму, форму мифопоэтического толкования пространства. Чело-
век мысленно воображает себе мир как данное и как пространство, 
недоступное непосредственному опыту (край, лежащий за горами, 
«за тридевять земель» и т.д.). Мифическое пространство становит-



Принципы разума, информация и проблема понимания 

 

63

ся почвой для космологических представлений: небесное и под-
земное царства; страна восходящего и заходящего солнца, край 
вечного счастья (Аркадия), край несметных богатств (Эльдорадо) и 
т.д.1 Осмысленное геокультурологическое толкование пространст-
ва различает место как пространство, освоенное человеком, как 
часть его бытия, и пространство неизведанное, как возможность 
открытий и приключений.  

Философия открывает особое, метафизическое пространство. 
Метафизическое пространство – это не мифический и не художест-
венный образ действительной реальности, а образ-категория. Об-
раз-категория не является отражением эмпирической реальности. 
Образ-категория выражает собой виртуальную реальность. 

В этом есть определенное сходство метафизического про-
странства с пространством геометрическим, которое также не сов-
падает с эмпирической реальностью непосредственным образом. 
Однако создаваемые геометрией образы являются образцами мате-
матической точности, в соответствии с которыми человек развитой 
культуры формирует свой окружающий предметный мир.  

Функция метафизического пространства состоит в определе-
нии исходных принципов построения правильного цивилизацион-
ного мира, его внутренних структурных отношений. 

Как происходит открытие метафизического пространства? 
Открытие здесь – это не исчисление количественных отношений, а 
обнаружение истинности виртуального бытия, противостоящего 
неистинности реальных, эмпирически данных отношений. Откры-
тие оказывается следствием понимания как обнаружения неодно-
значности явлений феноменального мира для бытия человека.  

Понимание – это преодоление «слепоты», которая парадок-
сальным образом порождается «зрячестью». Проблема «зрячей 
слепоты» была сформулирована Платоном, предложившим мета-
фору «пещеры» для прояснения ситуации человека в контексте по-
стижения истинного знания. Человек видит на стене пещеры игру 
теней, которые рождены источником, находящимся за его спиной. 
Если он принимает игру теней, которую он отчетливо видит, за ис-

                                           
1 Щукин В. Российский гений просвещения. – М.: РОССПЭН, 2007. –  

С. 169. 



I. СТАТЬИ 

 

64

тину, то он впадает в заблуждение. Значит, для получения истины 
он должен определить, что скрыто за видимой игрой теней.  

Обнаружение этой ситуации есть первая стадия открытия как 
исходного пункта в поиске истины бытия. При этом сущность бы-
тия оценивается в контексте реальности бытия человека. Как 
толковать сущность бытия, если реальностью является бытие чело-
века? Реальность бытия человека – это критерий оценки реально-
сти и нереальности феноменов объективного мира. Объективный 
мир «раздваивается»: реальным в нем является то, что соответству-
ет фундаментальным интересам бытия человека в мире; потенци-
ально «нереальным» полагается то, что противоречит этим интере-
сам. В контексте этого раздвоения и воспринимается истина бытия. 

Это – истина цивилизационного бытия человека; она может 
вступать в противоречие с истиной факта, если факты образуют 
бессмысленность, хаотичное скопление разнородного вещества. 
Цивилизованная истина – это целостность, обладающая внутрен-
ней формой, определяющей реальность ее смысла. И в этом случае 
как относится смысл бытия человека к сущности смысла универ-
сума? Именно через смыслы человек определяет соответствие сво-
его бытия с бытием Универсума. Универсум – это все, вся реаль-
ность. 

Поскольку сущность всего не дана непосредственным обра-
зом, то гуманитарное знание вынуждено принимать легитимную 
форму гипотезы. Гипотеза гуманитарного знания схожа с геомет-
рическими построениями, возникающими на основе противопо-
ложных по смыслу аксиом. Если геометрия Евклида отталкивается 
от аксиомы, согласно которой параллельные прямые никогда не 
пересекаются при бесконечном их продолжении в пространстве, то 
геометрия Лобачевского и Римана, исходя из представления об ис-
кривленности пространства, допускает пересечение параллельных 
прямых.  

В гипотетическом определении сущности всего как вирту-
альной реальности противоположные исходные аксиомы также не-
избежны, поскольку все по определению охватывает и данное, и 
его противоположность. Формально-логического смысла это гипо-
тетическое допущение не имеет, поскольку не соответствует зако-
ну исключенного третьего. Но это не значит, что оно не имеет 
смысла вообще. 



Принципы разума, информация и проблема понимания 

 

65

Но как выявить этот смысл? 
Если теория исходит из аксиоматического допущения, что 

сущность всего едина, то необходимо дать определение Единого. 
Единое, если оно составляет сущность всего, не может находиться 
в какой-то отдельно взятой точке. Единое должно находиться везде 
и в то же время, поскольку оно не имеет четкой локальной опреде-
ленности, нигде. 

Везде и нигде – это очевидное логическое несоответствие, 
противоречие, непостижимое для рассудка, привязанного к эмпи-
рической реальности. Разрешение этого противоречия можно пред-
ставить путем допущения, что единое, как виртуальная материя, 
обретает пространственную определенность специфическим обра-
зом – через посредство идеального единого. Это – внутренняя 
«граница» виртуального материального мира, которая существует в 
нем самом как форма, как информационная действительность, как 
«космический Интернет», т.е. вездесущая форма, образующая смы-
словую реальность. Человек принимает эту гипотезу, поскольку 
она открывает для него возможность смыслового контакта с ми-
ром. Если возможность смыслового контакта с миром исчезает, то 
вместе с этим исчезает и определенность существования человека в 
мире. Вечная ситуация бытия человека в мире делает легитимным 
метафизическое толкование сущности всего как единого, имеюще-
го двойственную природу. Поскольку это допустимо, истина бытия 
человека, как цивилизационного бытия, открывается ему в его спе-
цифике, в полноте бытия как движения, превращающего бессмыс-
ленное в осмысленную реальность. Понимание в этом контексте 
обретает характер постоянного самоопределения.  

Но как можно говорить о самоопределении как истине? Ключ 
к ответу на этот вопрос дают слова великого Гёте: «So Wahr, So 
Seiend». Истина открывается как полнота бытия даже в отдельном 
феномене жизни. Материальная сторона жизни, не имеющая внут-
реннего смысла, и идеальная форма без материального исполнения 
не составляют истину. Они абстрактны в своей односторонности и 
не выражают дуальность единого – как пути истины. Соответст-
венно постижение истины всего как сущего оказывается адекват-
ным тогда, когда удается в чувственном опыте открывать скрытый 
его смысл. И это – задача метафизики. 



I. СТАТЬИ 

 

66

Метафизика обретает характер гуманитарного знания тогда, 
когда ее представления соответствуют принципу полноты бытия. 
Соответственно понятия метафизики могут выявлять истину и не-
истину реальной жизни человека. 

Если человек не следует понятой истине бытия, его жизнь 
будет подвергаться духовной и физической эрозии, подобно тому 
как разрушается здание, в строительстве которого архитектор не 
соблюдал истины геометрии. 

Но разве возможно теоретическое воссоздание метафизики 
после ее разрушительной критики И. Кантом? 

Ответить на этот вопрос попытался Ханс-Георг Гадамер1. 
Гадамер утверждает, что в западной традиции совокупность 

искусств (литература, изобразительные искусства, архитектура и 
музыка), взятых как целое, руководит метафизическим наследием 
Запада. Это наследие не кануло в Лету, как полагали некоторые 
философы, а продолжает жизнь, утверждая теперь философскую 
аутентичность искусств. Вместе с тем в этой своей функции раз-
личные виды искусства должны быть объединены общей класси-
фикацией, преодолевающей их разделение. Это разделение стало 
общим местом, после того как Лессинг в «Лаокооне» (1766) опре-
делил специфику поэтического слова, поэзии как последовательно-
сти во времени и изобразительного искусства как расположения 
частей в пространстве. Но что может объединить в общей класси-
фикации столь различные виды искусства? Такое объединение, по 
мысли Гадамера, возможно в том случае, если любое искусство 
расшифровывается как «суждение истины». Но что свидетельст-
вует о сущности искусства как суждении истины? Гадамер выделя-
ет два фундаментальных момента. Первый ключевой момент со-
стоит в том, что произведение искусства, созданное в определенное 
историческое время, поднимается над временем. Именно вневре-
менной характер является признаком подлинности произведения 
искусства, его специфической истины. Но в таком случае что вы-
ражает вневременная природа произведения, если окружающий 
мир в своих проявлениях находится во власти времени? 

                                           
1 Gadamer H.-G. Artworks in word and image // Theory, culture a. society. – L., 

2006. – Vol. 23, N 1. – P. 57–83. 



Принципы разума, информация и проблема понимания 

 

67

Произведения искусства, зачастую воспринимаемые как ко-
пии чего-либо определенного во времени, будь то портрет, пейзаж, 
подражание движениям, звукам и формам, в действительности 
приковывают нас к себе не как простые копии чего-либо, а как 
произведения, заключающие в себе нечто невыразимое, что откры-
вается нам и оказывает непосредственное влияние на наше мышле-
ние и характер мировосприятия. Объяснить вневременной характер 
смысла произведения искусства и его скрытое содержание путем 
простого соотношения с эмпирией окружающего мира невозмож-
но. 

Искусство, как суждение истины, носит не эмпирический и 
не рассудочный смысл. Именно этот особый смысл и определяет 
подлинность произведения искусства.  

Через искусство происходит прикосновение к скрытой сущ-
ности всего. Знание этой способности искусства позволяет адек-
ватно воспринимать его различные формы – будь то изобразитель-
ное искусство и литература, музыка и танец, театр и архитектура. 

Это не значит, что качество искусства как суждение истины 
лежит на поверхности и доступно каждому в любой момент време-
ни, здесь и сейчас. Это не так. Хотя есть виды искусства, где это 
качество более доступно для восприятия. Такова архитектура, ин-
терьер храмов, которые воспринимаются как модель мироздания. 
Конечно, человек понимает, что архитектура храма, взятая сама по 
себе, не тождественна мирозданию. Между тем через архитектуру 
храма он переживает невыразимое. Переживание есть определен-
ность, выражающая реальность невыразимого.  

Нужно отдать должное Гадамеру, который избегает пустых 
спекуляций и фантазий, повторяя слова Шлейермахера: «Я нена-
вижу все теории, которые не вырастают из практики». 

Практика при этом толкуется широко, не только как произ-
водственная повседневная материальная или экспериментальная 
деятельность. Практика понимается как создание духовных форм, 
результатом которого стали ранние пещерные изображения, имев-
шие магический смысл, мифологическое творчество античного ми-
ра, из которого вырастают идеи неоплатонизма и, наконец, рожде-
ние ключевого слова немецкого идеализма – понятия «Абсолют», 
латинский смысл которого – «независимый» как контрпонятие сло-
ва «относительный». Понятие Абсолют, отчеканенное развитой 



I. СТАТЬИ 

 

68

философской мыслью, – это общая реальность внутренней близо-
сти искусства, религии и философии. Вместе с тем оно объясняет, 
казалось бы, «странную» сохранность ценности представлений, 
возникших в минувшие исторические эпохи. Гадамер отмечает, что 
христианское послание сохраняет ту же эсхатологическую цен-
ность, что и в момент своего рождения; великие философы Антич-
ности являются нашими современниками, с которыми мы ведем 
постоянный диалог. 

В искусстве также невозможно мыслить в терминах истори-
ческого прогресса, находящего свое завершение в каком-то конеч-
ном исполнении. Но что это означает практически? Как следует 
относиться к цивилизационному опыту здесь и теперь? 

Настоящее как реальность обретает полноту бытия и стано-
вится истиной, коль скоро оно основано на опыте, а значит, на 
прошлом, и вместе с тем направлено на будущее. В этом единстве 
трех измерений времени проясняется вневременной смысл цивили-
зационной истины как реальности абсолюта. Однако открываю-
щаяся реальность абсолюта сталкивается с очевидной проблемой. 
Эта проблема наиболее рельефно проявляется в области отноше-
ний между различными религиями, каждая из которых полагает 
себя и только себя выражением абсолюта. Здесь и проясняется от-
крытость и сокрытость в построении сущности всего. Эта неопре-
деленность цивилизационного знания образует теоретическую воз-
можность понимания легитимности различных интерпретаций 
абсолюта. И это имеет огромное практическое значение. В ситуа-
ции глобализации, массовой миграции, возникновения мульти-
культурализма необходимо уживаться людям с различными веро-
ваниями, верующим с атеистами, а атеистам с верующими. Что же 
происходит, когда соприкасаются друг с другом различные истины 
цивилизационного понимания? Это соприкосновение, при теорети-
ческой открытости сознания, обнажает вопрос истины Бытия как 
постоянную составляющую поиска пути и вместе с тем оказывает 
воздействие не только на сферу знания, но и сферу реальной жиз-
ни. Соприкосновение как притяжение и отталкивание есть созда-
ние духовных мостов, образующих глобальную сеть, которая пре-
вращается в пространство диалога цивилизаций, диалога, 
рождающего качественно новую глобальную ментальность общего 
освоения истины путем преодоления незнания другого. 



Принципы разума, информация и проблема понимания 

 

69

Реальность этого процесса наглядно подтверждается волнами 
глобальных влияний в сфере культуры. 

Гадамер обращает внимание на тот факт, что Моцарт и Шу-
берт приняты в Азии. Европа восприняла музыкальные языки Аф-
рики. Культуры ассимилируют все, что им подходит, и не только 
содержание знаний, но и формы бытия. 

Горизонтальный диалог в современном межцивилизацион-
ном пространстве соединяется с вертикальным диалогом, диалогом 
с предшествующими эпохами, которые также заключают в себе 
суждение истины. Мерцающий характер цивилизационной истины 
– это и реальность, и необходимость, придающая дух жизни циви-
лизации, не дающий ей «замереть» в какой-то одной точке. Пуль-
сация – это ритм жизни цивилизаций, подобный сердечному ритму. 
Этот ритм на поверхности жизни обретает форму культурной ди-
намики.  

Форма и стиль культуры исторически меняются. Но что-то 
делает произведение искусства прошлой эпохи абсолютно совре-
менным. Что?  

Чтобы ответить на этот вопрос, Гадамер обращается к семан-
тическому анализу слова «поэзия», которое в первом значении не-
сет смысл «делать», конструировать, производить что-то, охваты-
вая все царство вещей, которые создаются ручным ремеслом, а 
затем и иные виды производства, вплоть до индустриального. 

Наряду с этим слово «poiesis» имеет особое значение как 
композиция, как создание «текста». Создание «текста» и является 
своеобразной моделью творения. Творение – это процесс рождения 
ни из чего целых миров, процесс становления бытия из небытия. 
Этот процесс начинается с творящего слова и при этом он не име-
ет в виду удовлетворение какой-то полезной цели. Это – творчест-
во в чистом виде, создание «продукта» без наличия какого-либо 
исходного материала. Мнемозина – богиня памяти и мать девяти 
муз – не нуждается в материале. 

Если ремесло имеет исходный материал и служит реализации 
какой-то практической цели, иначе оно теряет всякий смысл, то 
искусство обнаруживает свое фундаментальное сходство с творе-
нием. Произведение искусства просто выставляется и требует лишь 
подписи автора. «Ничего полезного» – признак подлинного искус-
ства. 



I. СТАТЬИ 

 

70

Вместе с тем произведение искусства – феномен прекрасно-
го; его переживание сходно с переживанием истины. Здесь обна-
руживается близость теоретического и эстетического в самой сущ-
ности цивилизационной истины. Знание истины и переживание 
прекрасного образуют в своем единстве идеал бытия. Здесь истина 
совпадает с пребыванием в определенном состоянии. Если пережи-
вание знания истины и переживание прекрасного становятся внут-
ренним духовным миром человека, то он воспринимает это свое 
состояние как воплощение истины жизни, как достигнутый идеал 
бытия. Это и есть habitus истинного цивилизационного субъекта, 
который в случае воплощения в отдельном индивиде сакрализуется 
массовым сознанием. Все, что не соответствует этому эмпирически 
найденному воплощению истины, отталкивается массовым созна-
нием как не-истина. 

На это обратил внимание Платон. В концепцию прекрасного 
он включает понятие истинного: истина, соединенная с красотой, – 
это радость видения чистых форм и красок; красота, симметрия и 
истина образуют в своем единстве троицу, которая находится за 
пределами эмпирического бытия. Но вместе с тем как виртуальное 
исходное истины бытия человека, троица превращается в критерий. 

В этом смысле критерий содержит в себе элемент эмпириче-
ской неопределенности. 

Это кажущаяся слабость, против которой и восстает комму-
никационная теория информации. Она исходит из того, что все, что 
нельзя зафиксировать в качестве однозначно определенного зна-
ния, следует относить к разряду незнания. Характерна в этом от-
ношении позиция Фреда Дрецке. Фред Дрецке понимает абсолют-
ное не как идеальное виртуальное бытие, соединяющее истину и 
красоту в абсолют, а как концепт конкретного знания. Концепт 
знания абсолютен в том смысле, что он имеет твердую эмпириче-
скую определенность. В своей работе «Знание и поток информа-
ции»1 он исходит из положения, согласно которому знать или по-
лучить информацию означает исключить все соответствующие 
альтернативные возможности. Концепт знания именно в этом 
смысле абсолютен. Не абсолютен лишь путь его применения к раз-
личным ситуациям. 

                                           
1 Dretske F. Knowledge and the flow of information. – Oxford, 1981. 



Принципы разума, информация и проблема понимания 

 

71

Таким образом, смысл исчерпывается в знании, знание обре-
тает твердую определенность и поэтому может быть квантифици-
ровано и представлено от 0 (нет знания) до 1 (знание). Между 0 и 1 
изменяется не информация сама по себе, или знание, которое она 
образует, а практический контекст, в котором используется это 
знание. В этом практическом контексте и происходит градуирова-
ние информации. Событие информации в этом смысле есть «нау-
чение» тому, как использовать знание. В этом контексте достигает-
ся полная ясность: обладая знанием в данной конкретной ситуации, 
мы можем с его помощью получить определенный результат, если 
будем двигаться определенным путем. Это и есть информативный 
подход к знанию. Он обладает универсальностью и поэтому может 
быть компьютеризирован.  

В цивилизационном контексте такая интерпретация знания 
сталкивается с серьезными трудностями. Проблема заключается в 
том, что каждая цивилизация обладает своим кодом соответствия, 
который обеспечивает общее понимание истин жизни и синхрони-
зацию поведения в цивилизационном целом. В силу этого твердая 
определенность, однозначность знания и, соответственно, резуль-
тат оперирования этим знанием, которые будут истиной примени-
тельно к данному цивилизационному контексту, окажутся заблуж-
дением применительно к другому цивилизационному контексту. 
Стало быть, однозначный концепт знания не может быть абсолю-
том. Абсолют имеет иной смысл. Он характеризуется дуальностью 
и поэтому его смысл не может быть квантифицирован. Его рас-
шифровка требует понимания. В этом контексте знать означает не 
исключать, а допускать альтернативные возможности. Понимание 
– это знание исходного основания альтернативных возможностей, 
которые могут быть соединены посредством кодов соответствия. 
Отсюда вытекает роль понимания и его функций как интерпрета-
ции кодов соответствия, образующих цивилизацию как гармониза-
цию реальности. 

Через коды соответствия, синтезирующие исходный «хаос» в 
эффективно и синхронно действующий человеческий «материал», 
возникает процесс нарастания мощи цивилизации, которая возни-
кает «из ничего» и «внезапно», поражая окружающий мир. 

Мы имеем дело с силой смысла, которая обретает реальность 
в структурах взаимодействий. При этом истина совпадает с точно-



I. СТАТЬИ 

 

72

стью, но это – специфическая точность, отличная от той эмпириче-
ской однозначности информации – знания, о которой рассуждает 
Фред Дрецке как об абсолюте. Это – точность мудрости. И вместе с 
тем точность – закон истины. Проблема точности занимала умы 
философов и Античности, и Средневековья. Но она рассматрива-
лась под специфическим углом зрения. Истина прекрасного в их 
понимании совпадала с возвышенным. При этом возвышенное не 
противостояло реальности, поскольку сама реальность трактовалась 
как возвышенное творение. Казалось очевидным, что искусство должно 
точно соответствовать возвышенному мировому порядку. 

Реальность, создаваемая искусством, как и сам процесс тво-
рения искусства, – это процесс обнаружения возникающей реаль-
ности, которая может быть названа истиной. Дискуссии возникали 
лишь вокруг вопроса о том, какой путь ведет к истине. В этом 
контексте и следует понимать феномен иконоборчества как проти-
водействия ложному пути постижения истины. Можем ли мы ска-
зать, что античная и средневековая мудрость соответствует совре-
менному пониманию истины? 

Это та серьезная проблема, на которую обращает внимание 
Гадамер. 

Гадамер отмечает, что когда в Новое время физика взяла ис-
тину под свою юрисдикцию, проявление истины перестало совпа-
дать с сиянием красоты космоса или мира как божественного тво-
рения. 

Истина обрела прозаичную форму и вместе с тем универ-
сальную практическую приложимость к решению широкого круга 
проблем жизни человека. Но при этом стали испаряться ориента-
ции на соответствие смыслов.  

Истина, с точки зрения науки Нового времени, опирается на 
два столпа: математические вычисления и эксперимент. И путь ма-
тематики, и путь эксперимента дают тот единый результат, кото-
рый, в случае постоянного повторения, считается истиной. Иными 
словами, точность математических вычислений и точность экспе-
римента подвергаются проверке и дают определенный однознач-
ный результат. И это – бесспорный триумф истины. 

Этот триумф, однако, нельзя было отнести к постижению 
сущности единого. Это и стало основанием отвержения истин ме-
тафизики как находящейся за пределами поля истины, создаваемо-



Принципы разума, информация и проблема понимания 

 

73

го экспериментальной наукой и математикой. На самом деле, как 
осуществлять с единым математические операции, каким образом 
его «складывать» или «вычислять», на что «умножать» или «де-
лить»? 

Аналогичным образом возникает вопрос, как с единым про-
вести эксперимент? Для этого единое должно превратить себя в 
предмет эксперимента, т.е. каким-то образом «отделиться» от са-
мого себя, что невозможно. Таким образом, остаются два пути: ли-
бо признать, что единого как реальности и истины его понятия не 
существует, либо занести его в разряд недоступных для научного 
познания объектов. Если единого не существует, то тогда мир ока-
жется совокупностью отдельных разрозненных феноменов, что 
противоречит очевидной связи явлений универсума, наличию фун-
даментальных его констант. Если же единое недоступно для науч-
ного познания, то тогда следует признать его фундаментальную 
ограниченность. Естественно возникает вопрос: возможен ли дру-
гой путь – путь признания специфических особенностей точности в 
гуманитарном знании? 

Это не та «измеренность», которая рождает определенность, 
доступную для компьютерных операций. Точность в гуманитарном 
знании достигается посредством искусства меры, которое ведет к 
достижению соответствия. Практическое достижение соответст-
вия становится возможным на пути диалога и парадоксальным об-
разом реализует себя в «точности самой по себе». Опять-таки это – 
соответствие между противоположностями, как органическое со-
единение частей. Когда достигается такое единство, например, в 
музыкальной гармонии, то возникает ощущение прекрасного как 
его непосредственное знание здесь и теперь. При этом достаточно 
отклонения одной ноты от сотворения гармонии и это уже плохо 
для музыкального сочинения в целом. То же самое наблюдается и в 
делах человеческих. И в этом проявляется специфика «третьей» – 
субъект-объектной цивилизационной реальности.  

Если в гуманитарном знании строго следовать тому пути 
достижения точности, который предлагается Фредом Дрецке, то 
наука неизбежно столкнется с огромными трудностями. Если, на-
пример, возникает задача теоретического анализа созданной гени-
ем поэмы, то правильность или неправильность ее смысла и содер-
жания должна, с точки зрения Фреда Дрецке, рассматриваться 



I. СТАТЬИ 

 

74

путем анализа правильности или неправильности построения тех 
отдельных фактов, из которых она складывается. Это отдельные 
факты-предложения. Стало быть, оценку поэмы можно получить в 
результате рассмотрения правильности построения всех предложе-
ний, из которых состоит поэма. Однозначность выводов здесь 
обеспечивается, как обеспечивается и возможность в любое время 
осуществить проверку этих выводов. То есть мы получаем «исти-
ну» в абсолютном выражении на основе абсолютности истин от-
дельных фактов, из которых она складывается. Концепт знания 
здесь абсолютен, альтернативные возможности оценки исключены. 
Это – торжество метода Фреда Дрецке. Но великая истина искусст-
ва в этом случае минует нас. На самом деле этот метод анализа 
«освобождает» полученную «истину» от главного – от знания 
смысла, лишая тем самым достигнутый результат знания, относя-
щегося к сущности произведения, а значит, и от информации о его 
действительном содержании.  

Между тем представление об истине, сформированное нау-
кой Нового времени на основе механико-математических пред-
ставлений, оказалось столь влиятельным, что Кант дистанцировал-
ся от специфики цивилизационной истины, проводя принципиаль-
ную грань между аналитическим и синтетическим знанием как 
знанием научным и эстетикой как сферой лишь субъективного чув-
ства. Инерция этого разделения весьма сильна. Гадамер, избегая 
катка «научной критики», очерчивает особое царство суждений в 
сфере искусства как царство «несокрытости», алетейи как гумани-
тарного мышления, или видения движения самой жизни. Именно 
эти формы движения Аристотель называл «чистой энергией». На-
хождение в этом движении сродни жизни богов, как непрерывного 
наблюдения, полная реализация которого и есть теория, как уча-
стие в высшей форме активности. Через эту активность постигается 
и смысл искусства, сущность которого заключается в выявлении 
высшей реальности, которая присутствует в произведении искусст-
ва, проясняющего и скрывающего в себе эту реальность. Цивили-
зационная истина, как и подлинное произведение искусства, есть 
создание и открытие в едином процессе как высшей форме актив-
ности, творящей истинную реальность.  

Гуманитарное знание, таким образом, это не просто знание 
об исторически возникших творениях культуры, информация о 



Принципы разума, информация и проблема понимания 

 

75

них, совокупность музеев и библиотек. Гуманитарное знание – это 
лейтмотив субъекта цивилизационного процесса, соединяющего в 
настоящем прошлое и будущее цивилизации. 

Гадамер анализировал гуманитарное знание через призму ис-
кусства, полагал его неразгаданной до конца тайной. И эту тайну 
нельзя вычислить математически или зафиксировать с помощью 
бит компьютера. Она заключена в оригинале произведения искус-
ства, так что процесс творчества не есть то, что можно просто по-
вторять бесконечно, научившись это делать, как это происходит в 
ремесленном изготовлении посуды или в плетении корзин. Инте-
ресным в этом контексте представляется суждение Гадамера о том, 
что подлинное произведение искусства никогда нельзя считать 
«исчерпанным». Оно все время открывает нечто совершенно не-
ожиданное. Даже портрет человека, которого зритель хорошо зна-
ет, оказывается открытием все новых глубин личности, превраща-
ясь в своеобразный диалог с ним. 

Здесь возникает проблема истолкования репродуцирования 
произведений искусства. С точки зрения Гадамера, всякое репро-
дуцирование влечет за собой утрату глубинной сущности произве-
дения. Эта глубинная сущность проявляется в непосредственном 
диалоге интерпретатора с оригиналом. Творец произведения искус-
ства и его интерпретатор должны иметь нечто общее, а именно – 
чувствовать свое соприкосновение с сущностью всего. Только в 
этом случае интерпретатор будет соответствовать подлинности 
произведения искусства. Это – иная адекватность, нежели адекват-
ность точного «отражения». Дело в том, что сама сущность произ-
ведения, которое следует «отразить», содержит в себе связь с веч-
ностью. «Отражение» этой связи зависит от гениальности 
интерпретатора, которая отсутствует у механического исполнителя, 
даже самым точным образом репродуцирующего произведение. 
Интерпретатор поистине превращает, казалось бы, знакомое произ-
ведение во «внезапную встречу». 

Но это не значит, что между подлинным произведением ис-
кусства и репродуцированием его существует непреодолимая безд-
на. Сам процесс репродуцирования, в том числе в сфере ремесла, 
может рождать действительные шедевры. Как, например, с этой 
точки зрения следует расценивать пасхальные яйца Фаберже? Как 
ремесленные поделки или творения искусства? Такие вопросы воз-



I. СТАТЬИ 

 

76

никают и в отношении результатов иконописного мастерства, не 
говоря уже о творениях архитектуры и скульптуры, где ремесло и 
искусство переплетены непосредственным образом. 

Гадамер справедливо говорит об угрозах технического ре-
продуцирования в современном массовом искусстве. Современное 
массовое искусство, поскольку оно базируется не на таланте, а на 
техническом репродуцировании, шаг за шагом лишает искусство 
функции многозначной интерпретации, а вместе с тем и исполне-
ния функций гибкого кода соответствия, соединяющего различное 
в гармоничное целое. Приоритет в современном массовом искусст-
ве приобретает рыночный механизм получения максимального до-
хода путем использования новейших технических достижений. 
Смысл искусства смещается из цивилизационной сферы открытия 
истины как соответствия в сферу массового внушения, в направле-
нии формирования «общего транса». 

Возникает двойственность духовной ситуации: сочетание 
трезвости холодных расчетов во всех сферах межличностных от-
ношений со стремлением уйти от реальности в сферы общего тран-
са. Этот процесс имеет следствием нарастание эрозии соответст-
вий, возникновение цивилизационной проблемы понимания 
другого, разрушение «мостов» коммуникации. Это результат каль-
куляции интересов, точного определения размеров выигрышей и 
проигрышей, которые практически невозможно привести в состоя-
ние общего баланса. Вот почему применение исключительно точ-
ной механико-математической модели к сфере межцивилизацион-
ных отношений приводит к парадоксальным результатам. 
Кажущаяся полная ясность и твердая определенность порождают 
нарастание цивилизационных проблем. Но если истина понимания, 
определяющая смысл гуманитарного знания, не является столь же 
однозначной, какой является истина в математике и эксперимен-
тальной физике, то возможно ли ее практическое применение или 
же она имеет своим следствием паралич человеческой воли? 

 
5. Практический смысл понимания 

 
Практический смысл знания обычно определяется его непо-

средственной пользой для решения конкретных жизненных задач. 
Поскольку понимание относится к обнаружению сущности всего, 



Принципы разума, информация и проблема понимания 

 

77

то его непосредственная польза оказывается неопределенной. Об-
наружение сущности всего не может накормить человека хлебом, 
напоить вином, одеть и обуть. Оно даже не может стать источни-
ком его веселого настроения. А это значит, что оно не может стать 
товаром и его практически невозможно продать. Этим объясняется 
распространенный скептицизм в отношении практической пользы 
гуманитарного знания вообще. Сущность этого знания, как кажет-
ся, сводится к движению Духа внутри Духа. Для менеджера, же-
лающего иметь прямую ощутимую выгоду, это движение лишено 
реального практического смысла. 

Однако движение Духа внутри самого Духа обнаруживает 
специфический смысл, когда оно совпадает с приведением Духа в 
состояние виртуального порядка, который определяет для субъекта 
все вещи в соответствии с иерархией их обнаруженных ценностей. 
Этот порядок соединяет различное в единое целое, а значит, созда-
ет основание для упорядочения поведения и образа жизни челове-
ка. Без такого порядка поведение человека следует диктату случай-
ных знаний и переменчивых страстей. Оно кажется «свободным». 
Но эта кажимость не совпадает с той духовной свободой, которая 
открывает и формирует коды соответствия, поднимающие свободу 
на уровень, позволяющий видеть реальность цивилизационной 
идентичности физически и социально различных индивидов. Дви-
жение Духа внутри Духа формирует виртуальный порядок, нахо-
дящийся за пределами непосредственных интересов. Виртуальный 
порядок означает нахождение исходного начала, той нити Ариад-
ны, которая выводит человека из бесконечного лабиринта случай-
ных мерцаний смыслов в эмпирическом мире. Открытый вирту-
альный порядок становится краеугольным камнем цивилиза-
ционного духа как общего для всех смысла цивилизации, обеспе-
чивающий ее стабильность. Гармония Духа, поскольку она пре-
вращается в духовную гармонию каждого, образует информацион-
ную матрицу общей цивилизационной структуры, сохраняющейся 
в течение исторического времени. Притягательность цивилизаци-
онной структуры определяется совпадением в ней истины и красо-
ты. С этим связана специфическая магическая функция искусства, 
которая проявляет себя в творчестве великих художников.  

Мировые цивилизации основываются на исходном совпаде-
нии истины и красоты, хотя каждая трактует и свою высшую исти-



I. СТАТЬИ 

 

78

ну, и свою высшую красоту по-своему. Это совпадение получает 
различные символические воплощения, но их сущность идентична. 
Идентичность сущности цивилизации – это то объективное осно-
вание, которое делает возможным диалог цивилизаций. 

Совпадение истины и красоты определяет реальность внут-
реннего смысла цивилизации. Этот смысл «высвечивается» и в 
сознании человека как знак безграничности и вечности ее бытия. В 
философии и в искусстве этот знак находит свои спекулятивные и 
образные выражения, через которые человек воспринимает данный 
ему здесь и теперь феноменальный мир. Мир феноменов в цивили-
зационном самосознании из первоначального состояния хаоса объ-
ективности преобразуется высшими духовными силами в субъект-
объектную реальность, имеющую смысл. Вместе с тем объектив-
ность «выстраивается» в иерархию смыслов. 

По выстроенной в соответствии с иерархией смыслов циви-
лизационной реальности можно судить об общей духовной сущно-
сти народа. Именно в самоосуществлении внутренней иерархии 
смыслов в порядке и эстетике окружающего мира раскрываются 
потенции человека и его ограниченности. 

Вместе с тем истина духовной самоидентификации опреде-
ляется ее ориентацией на безграничность и вечность. Ориентация 
самосознания человека на знаки безграничности и вечности стано-
вится исходным пунктом свободы самореализации в полноте 
бытия – в творчестве, в отношениях гармонии с природой, в без-
граничности любви, дружбы, верности, самоотверженности, в реа-
лизации цивилизационных кодов соответствия. 

Контрапунктом полноты бытия являются эмпирические си-
туации индивидуализма, хаоса отношений, противоречий интере-
сов, рабства страстей. Поскольку поглощенность страстями означа-
ет отпадение от полноты бытия, создающее видимость счастья в 
одержанных «победах», в противостоянии с другими, то удовле-
творение страстей, создающее видимость счастья, в конечном счете 
порождает несчастье, и чем больше «счастья», тем глубже падение 
в бездну несчастья.  

Как это возможно, чтобы уникальный дар счастья жизни по-
рождал тупики смыслов и становился источником несчастья и 
страданий без конца? Гуманитарное знание обнаруживает общий 
исток трагического раскола смысла жизни; это – забвение пути, 



Принципы разума, информация и проблема понимания 

 

79

ведущего к сферам безграничности и вечности, объединяющего 
всех общим смыслом. В итоге происходит утрата общего языка по-
нимания. Одной из наиболее влиятельных попыток определения 
верного пути преодоления страданий жизни стала философия буд-
дизма. 

Истина пути исторически обретает различные метафориче-
ские формы, но в них находит отражение сущность цивилизацион-
ной проблемы – проблемы движения духа внутри духа как предпо-
сылки нахождения общего смысла и соединения различного в 
цивилизационное целое. Эта проблема «снимается» в условиях 
господства позитивистской ментальности, которая находит объе-
диняющие смыслы в эмпирически данной общности реальных эко-
номических, политических интересов, интересов безопасности, в 
провозглашении общности идеологических символов и родствен-
ных чувств, казалось бы, уводящих от разделяющих барьеров. Од-
нако «странным образом» в конечном итоге все возвращается к си-
туации, когда люди вновь начинают топтаться у тех самых 
барьеров, от которых стремились удалиться. 

Где лежит объяснение этого парадокса, перед которым по-
стоянно оказываются не только частные лица, отдельные индиви-
ды, но и субъекты современной политики?  

Нарастание остроты этой проблемы порождает все более за-
метный интерес общества к практическим аспектам проблемы 
понимания. О природе периодически возникающего практического 
интереса общества к проблеме понимания в свое время определен-
но высказался Ханс-Георг Гадамер1. Этот интерес он связывал с 
крушением стремлений достигнуть понимания между частями 
внутри нации, между нациями, блоками наций и между поколе-
ниями2. Эта проблема, конечно, и шире, и глубже по своему смыс-
лу. Однако Гадамер выделил наиболее острый –  политический  
аспект проблемы, обратив внимание на тот факт, что концепции, 
которые обычно считаются объединяющими по языку и путевод-
ными для обсуждения, такие как «демократия» и «свобода», функ-
ционируют как эмоциональный призыв, делающий противоречия 

                                           
1 Gadamer H.-G. Language and understanding (1970) // Theory, culture a. soci-

ety. – L., 2006. – Vol. 23, N 1. – P. 13–27. 
2 Там же. – С. 13. 



I. СТАТЬИ 

 

80

более устойчивыми, а напряжения более крайними, и именно те 
напряжения, которые стремятся ослабить. Гадамер предлагает не-
ожиданное решение проблемы понимания. Он считает, что пони-
мание формируется не экономическими интересами и не идеоло-
гиями, а лингвистическими средствами. Но разве «демократия» и 
«свобода» не являются теми словами, которые двигали массами, 
объединяли большинство на митингах, рождали чувство гордости и 
поднимали высоко грудь? Слово реально влияет на формирование 
событий. Но вопрос, стало быть, заключается в том, какой смысл 
несет это слово? 

Очевидно, что освободиться от утопических подходов, от 
слепой веры в силу слова может лишь реальная аргументация. 

Какую же аргументацию предлагает Гадамер? Гадамер исхо-
дил из того, что все явления, включенные в процесс понимания и 
составляющие фокус «герменевтики», очевидным образом носят 
лингвистический характер и включают в себя язык. Он высказал 
радикальное предположение, согласно которому общий процесс 
достижения понимания между личностями и процесс понимания 
как таковой являются языковыми событиями и выражают 
внутреннюю беседу души с собой, беседу, которую Платон считал 
сущностью мышления.  

Хотя Гадамер считает это утверждение провоцирующим, 
поскольку достаточно посмотреть вокруг, чтобы найти целый рой 
противоположных примеров, однако он настаивает на языковом 
решении проблемы понимания как механизма согласия. При этом 
он выделяет феномен молчаливого согласия как высшей формы 
понимания.  

Но можно ли относить молчаливое согласие к модусам язы-
ка? Гадамер считает, что следует дать положительный ответ на 
этот вопрос. Но как с этой точки зрения можно объяснить «молча-
ливое удивление» или что значит «онеметь от восторга»? Эти явле-
ния оставляют нас безмолвными. Но даже тогда, когда язык поки-
дает нас, это, считает Гадамер, – форма языка. Это означает, что 
нам хочется сказать так много, что мы не знаем, с чего начать: 
здесь речь не закончилась, а подошла к своему началу. 

Это тонкое по своему смыслу рассуждение проясняет, что 
имеет в виду Гадамер под молчаливым согласием, его герменевти-
ческим значением. Гадамер видит различия в типах понимания: 



Принципы разума, информация и проблема понимания 

 

81

понимание в научном контексте и понимание в социальном кон-
тексте – это два различных феномена. 

Молчаливое согласие, по мысли Гадамера, естественно в си-
туации, когда понимание не содержит скрытой проблемы, схваты-
вается всеми одинаково в контексте того, о чем идет речь. Всем 
ясно, оправданно ли данное суждение или неоправданно. 

Понимание отсутствует, когда приходится встречаться с чем-
то странным, вызывающим, дезориентирующим. Понимание в этом 
случае приходит к своей остановке. Так, человек бывает поражен 
тем фактом, что корень из двух – это иррациональное число. По-
нимание этого факта требует проникновения к новым, более глубо-
ким уровням знания в области математики. 

В области точных механико-математических наук остановка 
в понимании требует перехода на новый, более глубокий уровень 
знания. Можно ли считать универсальным этот механизм форми-
рования понимания? Как представляется, в области социальных 
отношений механизм понимания обладает своей спецификой. Здесь 
также может действовать механизм молчаливого согласия, но он 
направлен не на знание предмета, а на взаимодействие субъектов, 
обладающих своей скрытой внутренней позицией. Методология 
гуманитарного знания толкует механизм понимания как наведение 
мостов между Я и Ты, как устранение взаимного непонимания 
субъектов. 

Но как это возможно? В силу эмпирических различий Я и Ты 
и неясности «материи», образующей их тождественность как осно-
вание понимания, новый уровень научного знания сам по себе не 
может дать решения проблемы. Здесь необходим другой подход. 
Гадамер предлагает такой подход. Он считает, что «наведение мос-
тов» между различными субъектами и объяснение возможности 
такого наведения требует некоторых допущений. Теоретически 
«наведение мостов» между субъектами возможно лишь в том слу-
чае, если допускается, что понимание по своей сущности более 
первично, нежели непонимание. Но в этом случае истина пони-
мания базируется на самой себе.  

Это априорное допущение становится основанием другого 
постулата, согласно которому гуманитарное знание, основанное на 
правильном истолковании понимания, может быть универсальной 
наукой. Универсальность здесь понимается не как всеобщность 



I. СТАТЬИ 

 

82

знания, заключенного в таблице умножения, а как всеобщий меха-
низм, обеспечивающий возможность диалога субъектов и достиже-
ния согласия в итоге диалога. В контексте этого рассуждения ста-
новится понятным, почему понимание обретает лингвистический 
характер. Язык как универсальное средство общения оказывается 
единственным цементирующим материалом межличностной ком-
муникации. Но как же быть с достижением общности смысла? И 
эта проблема находит согласно Гадамеру свое априорное решение. 
Разговаривать с другой личностью не значит говорить после нее. 
Разговаривая с другой личностью, считает Гадамер, мы создаем 
некий общий для нас аспект вещи, о которой ведется речь. Беседа 
преобразует точку зрения обоих и создает общность реальных сфер 
бытия. 

Если понимание первично и универсально и если языковая 
коммуникация формирует общие сферы бытия и общие аспекты 
восприятия вещи, то тогда понимание в контексте глобального 
диалога может стать общей сферой, составляющей достаточное 
основание для гладкого процесса формирования единства глобаль-
ной цивилизации.  

Но почему-то в действительности происходит эрозия пони-
мания между частями нации, между нациями, блоками наций и по-
колениями, возникает угроза столкновения цивилизаций. Это про-
исходит потому, что утрачен механизм формирования кодов 
соответствия. Эта утрата и делает неэффективным весь лингвисти-
ческий механизм. Вместе с тем со всей очевидностью обнаружива-
ется определенный пробел в лингвистической аргументации. Как 
оказывается, лингвистическая «материя» и стоящий за ней смысл 
не совпадают непосредственным образом, когда речь идет о соци-
альных отношениях. В этих отношениях механизм молчаливого 
согласия играет специфическую по сравнению с научным согласи-
ем роль. И это объясняет многое. Если обратиться к молчаливому 
согласию в сфере политики, то оно, безусловно, существует, но 
проявляется странным образом в языковой коммуникации. Непо-
нимание этого порождает стратегические ошибки в политике. Лин-
гвистически оформленная беседа в контексте глобального диалога 
специфическим образом маскирует молчаливое согласие одних при 
молчаливом несогласии других. Поскольку молчаливое согласие и 
несогласие обретают общую языковую форму, то она сама требует 



Принципы разума, информация и проблема понимания 

 

83

интерпретации, расшифровки скрытого смысла. Общая языковая 
коммуникация здесь порождает ту общую материальную среду, 
которая несет в себе надежду для одних и смертельную угрозу для 
других. Языковая коммуникация, представленная в общей право-
вой и нравственной форме, содержит в себе скрытый смысл «при-
глашения на казнь». «Общей вещью», соединяющей Я и Ты, здесь 
становится гильотина. А это значит, что универсализм понимания 
совпадает с признанием неизбежности войны. 

Язык сам по себе не размывает границ, не делает понимание 
безграничным, а значит, и не влечет за собой общность молчаливо-
го согласия. Что происходит, когда за языком, создающим види-
мость общности, открывается для части этой общности «пригла-
шение на казнь» со стороны другой части? Здесь «мост» между Я и 
Ты содержит ту ловушку, о которой знает Я и в которую должен 
провалиться Ты. Таким образом, проблема понимания – это про-
блема не только языка, но и проблема универсальности смысла. А 
универсальность смысла возникает в том случае, если он рождается 
в контексте формирования кодов соответствия. В противном слу-
чае языковой универсализм скрывает тайный смысл, который тре-
бует своего раскрытия. Это, естественно, ставит самосознание пе-
ред проблемой интерпретации, а точнее, проблемой искусства 
интерпретации. Искусство интерпретации – это механизм выявле-
ния подлинности скрытого смысла. Это – искусство умения читать 
текст и одновременно открывать смысл подтекста и делать из него 
верные заключения.  

В связи с этим можно говорить о неувядающей актуально-
сти воспроизведения истории искусства интерпретации, или 
герменевтики. Это и стремился показать Гадамер. 

Существовала версия, согласно которой сам термин «герме-
невтика» происходит от имени Гермеса как вестника, доносящего 
до людей скрытую волю богов. Искусство интерпретации было не-
обходимо и для понимания воли светской власти, для того, чтобы 
правильно толковать приказы царей или геральдических вестей, 
где любые ошибки могли иметь фатальные последствия. 

Герменевтика могла толковаться и как определенный тип 
философской мудрости, объяснения тех или иных сложных явле-
ний путем истолкования фактов на основе строгих логических рас-
суждений, раскрывающих их неявный смысл. 



I. СТАТЬИ 

 

84

Проблема герменевтики возникла и в рамках христианской 
теологии. Это была проблема устранения явных противоречий ме-
жду текстами Ветхого и Нового Заветов, составляющих, однако, 
целое Священного Писания – Библии. 

Для устранения этих противоречий были необходимы допу-
щения того, что соответствующие положения текстов Священного 
Писания имеют характер аллегорий. Против аллегорической ин-
терпретации, однако, выступили теологи протестантизма, требо-
вавшие буквального восприятия текстов Священного Писания. 
Эпоха Просвещения «сняла» эти противоречия, породив веру в то, 
что общность цивилизационного самосознания может быть достиг-
нута не на основе общей веры, а только на основе универсальных 
принципов разума. Этот подход породил интерпретацию религиоз-
ных и метафизических представлений как «выбросов» ложного 
сознания. Приемлемым для разума было лишь то, что соответство-
вало принципу рациональности и действительной возможности. 
Философия Канта завершила этот процесс критической интерпре-
тации духовного опыта, основанного на мифологических, религи-
озных и метафизических представлениях.  

После Канта духовная общность цивилизации стала рассмат-
риваться не как сверхъестественное следствие веры или естествен-
ное следствие разума, а как результат духовной активности. Со-
гласно Гегелю эта духовная активность является внутренней 
сущностью универсального субъекта, внеперсонального разума, 
который обретает форму Духа, осуществляющего себя во времени, 
использующего исторических личностей в качестве исполнителей 
предначертанной линии исторической драмы. 

Спекулятивность философских доктрин, отталкивающихся от 
идеи исходной разумной предпосылки истории, подталкивала к 
«реалистическому» подходу, к истолкованию человека как реаль-
ного деятеля истории, к выявлению психологических мотивов, за-
кономерностей его поведения, к так называемой «понимающей 
психологии». Этим путем пошел В. Дильтей, предпринявший по-
пытку создать основы наук о духе, выделив константные типы ми-
ровоззрений, определяющие общность образцов цивилизационного 
поведения. Однако путь реализма приводил и к иным результатам, 
не совпадающим с концепцией наук о духе. М. Хайдеггер высказы-
вал радикальные сомнения относительно типологических подхо-



Принципы разума, информация и проблема понимания 

 

85

дов. Он пошел по пути создания герменевтики фактичности, кон-
цепции Dasein – как экзистенции, проектирующей и реализующей 
свои возможности через индивидуальность истины бытия. Пони-
мание в этом контексте оказывалось не просто одной из форм 
мышления наряду с другими, не поведением, основанным на науч-
ных процедурах и заключениях, а основой конкретного человече-
ского бытия, которое меняет смысл истины как таковой. В контек-
сте философии Ницше такая интерпретация открывает в духовных 
формах жизни исток не слияния всех в ипостасях общего разума, 
общих психологических устремлений, а стремления к доминирова-
нию над другими, над массой, воли к власти, которая обретает он-
тологическое значение. 

Но если это так, то языковая коммуникация не может дать 
позитивного результата ни сегодня, ни завтра. Это можно признать 
теоретически, но практически смириться с этим просто невозмож-
но. И не случайно трагический опыт ХХ столетия развернул фило-
софскую мысль в противоположном направлении, возродил веру в 
утопию, с которой связывались новые надежды на установление 
глобальной гармонии в мире.  

Понятно пристальное внимание Гадамера к проблеме пони-
мания, стремление найти теоретические предпосылки восстановле-
ния его универсального смысла. Соотнося основные вехи истории 
герменевтики с современной ситуацией, Гадамер считает необхо-
димым искать и находить новые пути. В этом контексте он выдви-
гает идею «Философской герменевтики»1. Философская герменев-
тика по своей методологии, в истолковании Гадамера, отличается 
от виртуального индивидуально-психологического сопереживания 
как пути постижения скрытых мотивов, внутренней сущности 
творчества, воссоздания прошлого и настоящего, как и воспроизве-
дения скрытых намерений и планов субъектов. Как известно, 
именно по этому пути шли такие истолкователи философии исто-
рии как Шлейермахер и Коллингвуд. По мысли Гадамера, фило-
софская герменевтика, хотя она и исходит из того, что понимание 
возможно лишь тогда, когда человек вводит в игру собственные 
предположения, однако не может служить оправданием субъектив-

                                           
1 Gadamer H.-G. Classical and philosophical hermeneutics // Theory, culture a. 

society. –L., 2006. – Vol. 23, N 1. – P. 29–56. 



I. СТАТЬИ 

 

86

ных предпочтений и предрассудков. Так, например, основанная на 
личном разуме интерпретация текстов Священного Писания не 
раскрывает их духовного смысла, рожденного определенной си-
туацией этноса в его временных и пространственных измерениях. 
Вообще, почему нелепое с точки зрения современного здравого 
смысла представление исторически оказывается сакральным и со-
храняет свою силу? Это не только проблема понимания примитив-
ных культур. Аналогичная проблема возникает и с интерпретацией 
литературных текстов, с пониманием исторических и этнических 
особенностей «эстетики восприятия». Рационализм интерпретатора 
здесь может давать специфическую «осечку».  

Не менее сложная ситуация возникает и в юриспруденции. 
Еще Аристотель в «Никомаховой этике» обсуждал проблему соот-
ношения естественного закона и приличия. Поведение, поступки 
приличных людей, если они не соответствуют формальным поло-
жениям закона, могут быть мотивированы более высокими, чем 
сам закон, нравственными соображениями. Приличный человек 
также может оказаться жертвой случайных обстоятельств. Пробле-
ма интерпретации закона неразрывно связана с оценкой практики 
его применения. Проблема оказалась весьма актуальной в отноше-
нии римского права в его применении к миру европейской культу-
ры Нового времени1.  

С этим приходится сталкиваться современному российскому 
обществу. В сфере юриспруденции, например, необходимо исхо-
дить из особенности юридических канонов, которые противостоят 
всякой размытости и неоднозначности. «Судьи принимают реше-
ния на основе формализованных признаков соответствия норм пра-
ва, языка и морали. Но, как выясняется, все эти области претерпе-
вают радикальные изменения, будучи включенными в процессы 
современной публичной коммуникации»2. Интерпретация сталки-
вается с проблемой проявления истины в ситуации определенно-
сти-неопределенности критериев. Истина фиксируется судьей. Но 
судья, следующий лишь формализму закона, не может быть при-

                                           
1 Gadamer H.-G. Classical and philosophical hermeneutics // Theory, culture a. 

society. –L., 2006. – Vol. 23, N 1. – P. 43. 
2 Кузнецов А.М., Бурдин Л.С., Солнцева Н.В. Юрислингвистика: (язык и 

право). – М.: ИНИОН РАН, 2006. – С. 16.  



Принципы разума, информация и проблема понимания 

 

87

знан подготовленным профессионально. Но и судья, следующий 
своим субъективным мотивам и интересам, не является судьей в 
точном смысле этого слова. Это значит, что судья должен обладать 
профессиональный интуицией, обнаруживающей истину в ситуа-
ции определенности-неопределенности критериев. На этом осно-
вывается авторитет судьи. Таким образом, речь идет о некоем не 
поддающемся формализации знании. Аналогичным образом обсто-
ит дело и в других сферах гуманитарного знания.  

Гадамер предпринял попытку найти пути решения проблемы 
объективности понимания. Он исходит из того, что философская 
герменевтика в качестве меры оценки объективности полагает оп-
ределенную «материю», «вещь», «дело», которые рассматриваются 
в данное время, либо текст, который пытаются понять. При этом 
неустранимая дистанция между временными периодами, культура-
ми, классами, расами и даже отдельными личностями создает свои 
напряжения для понимания и в то же время оказывается более чем 
просто субъективным, т.е. транссубъективным моментом интер-
претации. 

Интерпретатор имеет свой горизонт, а противостоящий ему 
текст – свой горизонт смысла. Понимание оказывается смешением 
этих горизонтов, в ходе которого происходит сдвиг от субъектив-
ности в сторону объективного общего смысла, опосредствованного 
действительностью. Именно действительность открывает смыслы, 
которые сбрасывают герменевтику с субъективного психологиче-
ского базиса. Понимание – это механизм выявления объективных 
смыслов. Для этого используются языковые средства. Гадамер ре-
шительно отвергает представление, согласно которому объектив-
ность достигается в результате использования языка экспертов как 
универсального искусственного языка. 

Он полагает, что язык выполняет свою коммуникативную 
роль тогда, когда он формирует реальность. Эту роль играет со-
бытие-слово. Это – не конструирование языка, свободного от дву-
смысленностей, как это делает аналитическая философия, а движе-
ние в направлении универсальности диалога. Диалог соединяет 
различных субъектов с различными типами ментальности. И в этом 
смысле универсальность диалога, способная охватывать всех, пре-
восходит универсальность логики, которая имеет избирательный 
характер.  



I. СТАТЬИ 

 

88

Движение в направлении универсальности диалога выполня-
ет свою интеллектуальную миссию, поскольку и сущность мышле-
ния, как отмечал Платон, составляет диалог с самим собой. Соот-
ветственно философская герменевтика, как теория понимания и 
достижения объективности понимания, обретает величайшую, на-
сколько это возможно, универсальность. Философская герменевти-
ка выражает диалектические связи, переходы, самоотождествление 
противоположного. Это оказывается недоступным искусственным 
языкам, созданным аналитической философией. Вместе с тем фи-
лософская герменевтика обозначает движение от языка науки к 
языку повседневной жизни, от наук опыта как эксперимента к опы-
ту в «жизненном мире». 

В «жизненном мире» слово – это фактор влияния на другого, 
средство убеждения. Движение слова в направлении «жизненного 
мира» требует соответствующей оценки способности владеть си-
лой слова. В известном смысле это возврат к Вико, который от-
стаивал традиции риторики, выявляющей роль убеждающего аргу-
мента. Так создается общая реальность, которая в своей 
действительности и есть реализация понимания. 

Позицию Гадамера можно понять, если иметь в виду тот 
факт, что цивилизационная субстанция является субъект-объектной 
реальностью, т.е. реальностью, которая является «сплавом» объек-
тивности и субъективности. Убеждающий аргумент в этом контек-
сте должен толковаться как слово, формирующее общую реаль-
ность субъектов, образующую цивилизационную субстанцию. Это 
объясняет, почему Гадамер в противовес Эрнсту Кассиреру считает 
язык не просто одним из символических средств наряду с другими 
символическими формами, а рассматривает его как путь формиро-
вания общности разума, которая и проявляется коммуникативно в 
языке. Так через посредство языка рождается общность цивилиза-
ционной реальности.  

Но здесь, однако, возникают и непростые вопросы. Можно 
ли утверждать, что цивилизационная общность как реализация со-
бытия-слова в качестве убеждающего аргумента является результа-
том внушения? Если внушение – это форма социального гипноза, 
то его функция может быть амбивалентной, и это доказал опыт 
XX в. 



Принципы разума, информация и проблема понимания 

 

89

Гадамер пытается для нейтрализации возможного субъекти-
визма опираться на феномен предпонимания как исходного безус-
ловного знания цивилизационных истин. Термин «предпонимание» 
был введен Бультманом в теологию. Гадамер видит в этом термине 
эпистемологический путь реабилитации предрассудка как неиз-
бежного элемента цивилизационного диалога. 

Но как может соотноситься предпонимание с универсальной 
сущностью языка? 

Если язык есть творение, через которое, как полагает Гада-
мер, Бог говорит с нами, и если Бог един, то тогда, действительно, 
истина человеческого знания опосредствована лингвистически. 
Язык не только факт, но и, как сказал Ричард Хонигсвальд, прин-
цип, на котором покоится универсальность герменевтического из-
мерения. Но как толковать эту универсальность, если признается 
легитимность предпонимания в диалоге и если реабилитируются 
предрассудки как неизбежный элемент диалога? 

Гадамер исходит из того, что и научное знание неизбежно 
обретает специфическую интерпретацию в зависимости от индиви-
дуальных особенностей ученого. Следуя за М. Полани, сторонни-
ком личностного знания (personal knowledge), Гадамер утверждает, 
что первостепенная задача герменевтики как философской теории 
заключается в интеграции всего знания, которое мы имеем в нау-
ках, в персональное знание индивидуального опыта. Философская 
работа с научными концепциями формирует критический элемент 
в самом использовании концепций. Соответственно, утверждает 
Гадамер, тот, кто требует однозначности понятий, не понимает 
сущности языка. Точные языки, согласно такому толкованию, – это 
лишь окостеневшая корка живого потока мысли и речи. 

Действительно, с точки зрения цивилизационной коммуни-
кации язык аналитической философии окажется совершенно  
негодным средством. Если конечная цель философской герменев-
тики – восстановление естественной способности к коммуникации 
с другими, а не только терапия, излечивающая от увлечения нере-
альными идеями, то тогда, по мысли Гадамера, следует скептиче-
ски относиться к любому сознательному стремлению использовать 
систему экспертного знания для оценки живого опыта процессов 
коммуникации. Живой опыт включает в себя предпонимание, 
«предрассудки», которые вступают в игру, формируя богатую кон-



I. СТАТЬИ 

 

90

кретность герменевтического опыта. Принципы «просвещения» 
оказываются всего лишь «бледными абстракциями» сложной ре-
альности процесса коммуникации. Если просто проклинать «пред-
рассудки» как пустые риторические конструкции, то тогда нельзя 
будет ни понять действительного смысла, ни тем более осущест-
вить на практике процесс коммуникации. Коммуникация означает 
встречу Я с Другим. Герменевтическая рефлексия включает пони-
мание Другого – и предмета, и личности, а это значит, что пони-
мающий не должен претендовать на позицию превосходства. Меж-
ду тем обычная практика отношений определяется превосходством 
мнений специалистов по всем вопросам межцивилизационных от-
ношений. Этот принцип действует также в психоанализе и в крити-
ке идеологий. И психоанализ в своих оценках, и критика идеологии 
апеллируют к научному знанию, позволяющему отбросить иные 
представления как ложные. В отличие от них философская герме-
невтика не апеллирует к науке. Она не говорит Другому, что изба-
вит его от его ограниченных или ложных представлений и обеспе-
чит более точное, более высокое проникновение в самого себя, 
историю своей жизни, в ее действительную сущность. 

Герменевтическая рефлексия включает в себя самокритику. 
Базисная модель достижения понимания – это такой диалог или 
такая беседа, в ходе которой постоянно присутствует самопонима-
ние, включающее в себя представление о том, что диалог невозмо-
жен, если один из партнеров владеет предварительным знанием 
ошибочности предпонимания, которому следует другой. Если кто-
то следует этому представлению, то он запирает себя в круг собст-
венных предрассудков. Таким образом, позиции Гадамера можно 
принять, учитывая тот факт, что постижение сущности всего, на 
котором базируется цивилизационное самосознание, находится в 
постоянном состоянии открытия-сокрытия истины. Эксперт не мо-
жет вывести цивилизационное самосознание за границы этой си-
туации. При очевидной актуальности идей философской герменев-
тики остается, однако, непроясненным тот предел, за которым 
самокритика субъекта не превращается в беспринципное приспо-
собленчество к заведомо ложным и опасным представлениям. Га-
дамер исходит из априорного допущения, что диалог ведется нрав-
ственно идентичными субъектами. Но в действительной жизни это 
скорее исключение, нежели общее правило. Требует своего прояс-



Принципы разума, информация и проблема понимания 

 

91

нения и проблема универсальности философской герменевтики. 
Если каждое предпонимание принимается как виртуальная истина, 
а она неизбежно оказывается плюралистичной, то универсальность 
философской герменевтики оказывается под вопросом. На самом 
деле, если предпонимание – это «непосредственное знание» сущ-
ности всего, то оно может быть выражено в разных концептуаль-
ных представлениях и символических образах. Именно поэтому 
возникает проблема совместимости этих образов. Общий цивили-
зационный диалог – это поиск и нахождение точек соприкоснове-
ния исторически возникших различных предпониманий. Как воз-
можна терпимость к различиям этих предпониманий? Терпимость 
возможна только тогда, когда различия предпониманий носят не 
взаимоисключающий, а взаимодополняющий характер. Гносеоло-
гический анализ этой проблемы совпадает с расшифровкой основ-
ного вектора образа-схемы, лежащей в основе предпонимания. 

Что такое образ-схема? По мысли В.В. Розанова, – это пред-
посылка формирования отношения к эмпирической реальности 
жизни и смыслу логических умозаключений. Диалог представляет-
ся возможным, если при различии образов их схемы будут иметь 
общий вектор, определяя характер той духовной лестницы, которая 
позволяет человеку подняться из хлева скотской жизни к бытию в 
соответствии с высшими ценностями. 

Если же герменевтика утверждает, что все представления от-
носительно сущности всего равнозначны, а точные языки науки не 
ведут к цивилизационной истине, то как возможно универсальное 
гуманитарное знание? Для выявления универсальности гуманитар-
ного знания необходимо следовать специфической эпистемологии, 
принципы которой отличаются от исходных принципов универ-
сальности истины в механико-математических науках. Механико-
математическая ментальность с ее специфической однозначностью 
выводов имеет свой ограниченный эпистемический регион, выход 
за пределы которого приводит к неадекватным результатам. 

На пределах правильности научных и технических практиче-
ских решений как раз и настаивает Гадамер. 

Он утверждает, что герменевтика следует философской реф-
лексии относительно пределов любого научного и технического 
контроля над природой и обществом. «Эти пределы являются ис-
тинами, которые нужно защищать в противовес современным кон-



I. СТАТЬИ 

 

92

цепциям науки, и защита этих истин – одна из наиболее важных 
задач философской герменевтики»1. 

Проблема пределов приобретает вместе с ускорением науч-
но-технического прогресса все большую остроту. Как ни парадок-
сально, в информационном обществе проблема пределов приобре-
тает характер предотвращения фатально надвигающихся 
катастроф. Некоторые теоретики связывают эти угрозы со смы-
словыми трансмутациями, и это ставит проблему понимания в 
новом ракурсе. В связи с этим Гадамер считает неизбежным воз-
вращение от искусственных языков, претендующих на исключи-
тельную точность, к языкам естественным, к языкам повседневной 
жизни, отличающимся исключительной гибкостью, способностью 
соединять и отождествлять различное. Он видит в этом путь адек-
ватного решения жизненных проблем современного общества. 

Однако здесь возникает непростой вопрос: где гарантия, что 
гуманитарное знание не будет поглощено примитивными путаны-
ми представлениями обыденных языков? 

Гадамер связывает решение этой проблемы с феноменом 
коммуникации и исторического опыта как гарантии от фатальных 
ошибок. Опыт – это истина традиционного общества. В информа-
ционном обществе возникает ситуация смысловых трансмутаций: 
это общество, повернутое к созданию и перемене смыслов. 

Предпонимание концентрирует в себе историческое знание. 
В информационном обществе возникает приоритет информации по 
отношению к знанию. Информационное общество – это общество, 
создающее смысл и меняющее смыслы. Происходит переориента-
ция смыслов на всех уровнях, что, по мнению некоторых теорети-
ков, создает угрозу «катастрофического» разрушения знания, 
включая сам способ знания как формы сознания2.  

Что означает возникший разрыв между предпониманием как 
началом цивилизационного самосознания и перманентной транс-
мутацией смыслов? Истина понимания означает слияние прошлого 
с будущим в настоящем. Это и есть проявление сущности Бытия, 
охватывающей прошлое, настоящее и будущее. Взятые сами по 

                                           
1 Gadamer H.-G. Classical and philosophical hermeneutics // Theory, culture a. 

society. –L., 2006. – Vol. 23, N 1. – P. 53. 
2 Virilio P. Unknown quantity. – L., 2003. 



Принципы разума, информация и проблема понимания 

 

93

себе предпонимание как выражение прошлого и трансмутация 
смыслов как выражение многообразия возможностей будущего, не 
являются выражением полной истины. Они – лишь «истины-не-
истины», материал для полной истины. Полная истина проявляет 
себя в реальной жизни и деятельности субъекта, который соединя-
ет вместе истину предпонимания с истиной трансмутаций смыслов. 
В этом процессе действительного соединения прошлого с будущим 
открывается цивилизационная истина. Отступление от этой истины 
влечет за собой фатальные последствия, которые трудно увидеть в 
силу той эйфории, которую порождает калейдоскоп смысловых 
трансмутаций. Как пишет Поль Вирильо, «главное несчастье отно-
сится не только к бездумности, но к сумасшествию – сумасшест-
вию добровольной слепоты к фатальным последствиям наших дей-
ствий и изобретений… Мы сможем наблюдать фатальное 
рождение случайности знания, информационная технология кото-
рого может быть знаком подлинной природы его несомненных 
достижений, но также неизмеримого ущерба, который оно нанес-
ло»1. 

 
6. Заключение 

 
Исторический опыт жизни цивилизаций приводит к смене их 

доминирующих духовных парадигм. Западная цивилизация пере-
жила целый ряд глубоких духовных изменений. С рождением хри-
стианства сформировалась экуменическая ориентация на образ 
жизни идеального субъекта, человека как Бога, дающего универ-
сальный пример для всех жаждущих спасения. Жизнь отдельного 
идеального субъекта, таким образом, обретает смысл священной 
истории. 

Эпоха Просвещения формирует цивилизационную парадиг-
му, возникающую на основе признания безусловной истины уни-
версалий разума – равенства и свободы. 

Обнаружение взаимоисключающего в практике жизни смыс-
ла этих универсалий поставило фундаментальный вопрос о при-
оритете: что должно иметь цивилизационный приоритет – равенст-
во над свободой или свобода над равенством? 

                                           
1 Virilio P. Unknown quantity. – L., 2003. – P. 7. 



I. СТАТЬИ 

 

94

Распад Советского Союза и социалистического содружества, 
казалось бы, дал окончательный ответ на этот вопрос. Свобода 
одержала победу над равенством. Однако победа свободы над ра-
венством оборачивается ее моральным поражением. Гегемония 
свободы открыла возможности агрессивной международной поли-
тики, реализации потенций имперского комплекса, эрозии системы 
международной безопасности, использования несанкционирован-
ных международным сообществом ракетных и бомбовых ударов, 
военных вторжений, механизмов оккупации суверенных госу-
дарств. Вместе с тем абсолютизация принципа свободы стала поч-
вой для распространения криминала, коррупции, утверждения без-
нравственности во всех сферах жизни, деградации культуры.  

В связи с этим встает вопрос: является ли эмпирическая ре-
альность «победы» свободы над равенством окончательным и без-
условным критерием истинности или неистинности универсальных 
принципов? 

Очевидно, что универсальные принципы не распадаются 
вместе с распадом эмпирической реальности, которая считалась их 
воплощением. Они продолжают свою жизнь в виртуальной реаль-
ности, сохраняя свою концептуальную универсальность. И в этом 
смысле как принцип свободы, так и принцип равенства оказывают-
ся в одинаковом положении: либо они оба истинны, либо они оба 
ложны. Третьего не дано.  

Если признается неадекватность универсалий Разума в кон-
тексте реалий исторической жизни, то встает другой вопрос: на чем 
может быть основана новая парадигма истины цивилизационного 
бытия? Какие возможности в этом отношении открывает информа-
ционное общество? 

Как представляется, информационное общество, поскольку 
исходным началом для него становится информация, «освобожда-
ется» от утопизма универсалий. Оно обращено к конкретности си-
туаций и опирается на конкретность информации при принятии 
решений. И эта обращенность открывает новые возможности жиз-
ни по истине. 

Информация как явление конкретной рациональности и 
практической ориентированности свободна от идеологического 
контекста. И в этом смысле она «всеядна». Универсальность здесь 
совпадает с «всеядностью». А это значит, что критерии истины ме-



Принципы разума, информация и проблема понимания 

 

95

няются радикальным образом. Информация истинна как реальный 
феномен, как событие. Феномены информации различаются по ха-
рактеру и степени их влияния на поведение людей. А это значит, 
что информацию можно оценивать по шкале степени ее влияния на 
реальный ход событий.  

Соответственно межцивилизационные отношения могут пе-
реводиться в информационную плоскость, а духовная сила цивили-
зации оцениваться по степени ее информационного воздействия на 
события в современном мире. 

Информационная реальность превращается в «заместителя» 
подлинной реальности. Более того, подлинность начинает воспри-
ниматься как атрибут информационной реальности. Тем самым 
создаются предпосылки для применения математического и естест-
венно-научного объективизма для анализа и прогнозирования ци-
вилизационных процессов. В этом анализе сущность субъекта как 
исходного принципа гуманитарного знания может быть элимини-
рована, сведена на нет. 

Эта тенденция выводит анализ духовной жизни общества за 
рамки критериев гуманитарного знания. Информационный занавес 
отделяет сознание человека от сущности субъект-объектной циви-
лизационной реальности. Естественный энтузиазм, рожденный  
небывалым информационным прогрессом, породил и свои иллю-
зии, и своих кумиров. Кумиром теперь стал неодушевленный ме-
ханизм – компьютер, который играет роль дружественного источ-
ника знания и средства решения жизненно важных проблем. 
Информационные принципы, принятые в математических и естест-
венных науках, стали экстраполироваться на всю систему научного 
знания. 

Это можно воспринимать как информационный реванш за 
известную деструктивную диктатуру диамата как гуманитарного 
знания в отношении таких наук, как генетика, физика и химия. Но 
какую реальную угрозу несет с собой вытеснение принципов гума-
нитарного знания? И можно ли говорить о такой угрозе в условиях 
бурного информационного прогресса?  

Эта угроза не лежит на поверхности. Ее выявление требует 
теоретического анализа взаимодействия гуманитарного знания и 
информации. В итоге этого анализа выявляется тенденция погло-
щения информацией всей сферы гуманитарного знания. А это оз-



I. СТАТЬИ 

 

96

начает «сужение» двух ключевых сфер – сферы открытия и сферы 
понимания, исчезновение основного истока поступления нового 
знания и своеобразное «испарение» возможностей формирования 
кодов соответствия. Вся ситуация гуманитарного знания схлопыва-
ется в пределах отношения цели и средства, обретая сугубо прак-
тический смысл.  

Вместе с тем резко сокращаются возможности продуктивно-
го межцивилизационного диалога. 

Происходящий духовный сдвиг оказывает заметное воздей-
ствие на механизмы принятия решений. Поскольку информация 
становится единственным основанием принятия социальных реше-
ний, то информационный механизм предполагает разделение всей 
информации на «открытую» и «закрытую». 

Открытая информация, информация «для всех» определяет 
характер массового поведения. Закрытая информация, информация 
для руководящих структур в экономике и для правящей элиты в 
политике определяет скрытый механизм, мотивы принятия реше-
ний на «высшем уровне». В цивилизационном контексте такой 
подход порождает феномен «случайности знания» как специфиче-
ской закономерности жизни информационного общества. Коль 
скоро сохраняется непроясненность этой гносеологической про-
блемы, сохраняется и тенденция нарастания массовой «случайно-
сти знания» со всеми вытекающими отсюда последствиями. Эти 
последствия в конечном итоге равносильны цивилизационному 
коллапсу.  

Возникновение феномена «случайности знания» связано с 
эрозией видения цивилизационного целого как исходного принци-
па оценки явлений жизни в качестве «добра» и «зла». Размывание 
границ «добра» и «зла» и делает знание «случайным». 

Непроясненность гносеологических проблем – это мина за-
медленного действия. В условиях обострения социальных проблем 
эта мина взрывается и происходит возрождение идеологического 
противоборства. И критерием здесь становится не истина, а прак-
тический успех на всех возникающих «фронтах» общественной 
жизни. Цивилизационный диалог, цель которого – достижение ис-
тины, превращается в общую свалку. Именно в этой ситуации про-
исходит смешение всех понятий.  



Принципы разума, информация и проблема понимания 

 

97

Все это, взятое в совокупности, можно определить как эф-
фективно действующий механизм дискредитации демократии. 

Демократия без профессионально развитой системы гумани-
тарного знания, двигающаяся эмпирическим путем, на ощупь, не-
редко рассчитывает на случайную удачу, которую может принести 
либо благоприятное стечение обстоятельств, обеспечивающих пе-
ревес в мировом балансе сил, либо благоприятная для данной стра-
ны рыночная конъюнктура. Использование этих благоприятных 
обстоятельств представляется как доказательство эффективности 
демократии, как панацея для решения социальных и цивилизаци-
онных проблем и формирования социального согласия, «консенсу-
са» в обществе.  

В действительности же в ключевые условия цивилизацион-
ной стабильности помимо экономических и политических ее со-
ставляющих, входит и философская, культурологическая ее со-
ставляющая. Она предполагает сохранение озабоченности в 
отношении «необычных» угроз. Для правильного понимания этих 
«необычных» угроз приходится обращаться к духовному опыту 
тысячелетий. 

Историческая опора, которая создается вековыми итогами 
движения философии, представленной текстами великих мыслите-
лей, это – составная часть универсальной истины информационно-
го общества. Рождение культуры происходит в исторической среде, 
которая присваивается каждым новым поколением, поднимаю-
щимся на очередную ступень лестницы духовного восхождения. 
Без этого духовное движение превращается в маршировку общест-
ва на одном и том же месте.  

Историческое – это не чужое, а наше, о чем в свое время 
столь ясно говорил Франческо Петрарка: «Как я могу назвать что-
то чужим, пусть оно и придумано другими, когда тот же Сенека 
буквально пересказывает суждения Эпикура, что все хорошо ска-
занное кем бы то ни было – не чужое, а наше?»1. 

Наша философская мудрость может опираться на более ши-
рокий и более глубокий массив исторического знания. На основе 

                                           
1 Петрарка Ф. Книга о делах повседневных: 18-е послание Фоме из Мес-

сины об изобретении и таланте // Антология мировой философии. – Минск; М., 
2001. – С. 12. 



I. СТАТЬИ 

 

98

этого знания возможна нейтрализация негативных следствий фе-
номена «случайного знания» путем выявления сущности откры-
тия как источника получения нового знания; определения знания 
как совокупности доказанных устойчивых представлений, обра-
зующих корпус научного пространства; истолкования информации 
как знания, обретающего форму, пригодную для практической об-
работки и связанную с соответствующими материальными носите-
лями; расшифровки понимания как открытия кодов цивилизацион-
ного соответствия на основе определения пути постижения 
сущности исходных первоначал. Таким образом, гносеологическую 
истину информационного общества образует соответствующее со-
держание Троицы. Это – открытие как новое знание; информация 
как знание, обработанное для практических целей; понимание как 
определение пути постижения первоначала и нахождения кодов 
соответствия для соединения различного в гармоничное целое. 

Вначале было Слово. Расшифровка этого евангелического 
представления вполне реальна. Слово совпадает с кодами соответ-
ствия, которые формируют цивилизационную реальность как ус-
тойчивую структуру, сохраняющую себя в истории. 

Сила такого слова заключена в соединении знания, достигну-
того в прошлом, с настоящим и создании таким образом надежной 
опоры для целенаправленного прояснения неопределенности бу-
дущего.  

 


	I. СТАТЬИ
	Л.В. СКВОРЦОВ ПРИНЦИПЫ РАЗУМА, ИНФОРМАЦИЯ И ПРОБЛЕМА ПОНИМАНИЯ


